
1  

UNITA' 1B LITURGIA E OMILETICA 

14a La santificazione dello spazio e del tempo 

Riassunto 

Questa lezione esplora la comprensione cristiana dello spazio-tempo, esaminandola alla luce del 

lavoro di Einstein in questo ambito. Sostiene che, mentre la scienza naturale fornisce intuizioni 

esplicative, una prospettiva cristiana vede lo spazio-tempo in una prospettiva spirituale come 

consacrato e redento grazie all'intervento di Dio. Sottolinea che per i cristiani, tempo (chronos) e 

spazio vengono trasformati attraverso il kairos di Dio—il Suo intervento appropriato nella pienezza 

del tempo e si manifesta soprattutto nelle riunioni eucaristiche. 

Il testo prosegue mostrando come il calendario cristiano e le pratiche liturgiche non siano solo 

simboliche o pedagogiche, ma partecipino all'eterno "adesso" del Regno di Dio - irrompere in questo 

mondo, guarire, restaurare e conferire gloria divina. La nozione di anamnesi nel culto ortodosso fa 

crollare passato e futuro nel presente, rendendo la storia della salvezza accessibile e eternamente 

rilevante. 

Nel complesso, la santificazione dello spazio e del tempo nella teologia cristiana è vista come un 

processo trasformativo che porta i credenti in comunione con lo scopo eterno di Dio, trascendendo i 

meri aspetti cronologici e spaziali. 

 

Dio e il Continuum Spazio-Temporale 

Fu, naturalmente, Einstein1 ad abituarci a pensare al tempo come alla quarta dimensione delle 

tre percepibili come "spazio". Se cammino in diagonale dalla nave e salgo verso l'altare, sto, per 

usare i termini di Einstein, seguendo un percorso attraverso lo spaziotempo. C'è una rete spaziale 

tridimensionale da attraversare e una misura lineare del tempo che misura quanto tempo ci vuole 

per arrivarci. Ci piace pensare che ci sia un punto di riferimento fisso per tutto questo – un luogo 

e un tempo che potremmo chiamare "punto zero" – rispetto al quale si potrebbe misurare ogni 

movimento, anche se ora sappiamo che un tale punto non esiste. Lo spazio-tempo è di fronte 

all'osservatore ed è profondamente influenzato sia dal suo moto relativo che dalla forza di gravità. 

Quindi lo spazio-tempo è una rete deformabile in massa, qualcosa di non fisso e, a lungo termine, 

 
1 Per una semplice introduzione alle teorie di Einstein su spazio, tempo e gravità, consulta questa pagina web: 
http://www.guidetothecosmos.com/present_einstein.htm 



2  

per nulla affidabile. Come misura relativa, non ha altro significato per l'umanità se non quello di 

aiutarci ad affrontare questo mondo e persino a manipolarlo. Come contesto per la nostra 

mortalità, ha certamente un aspetto tragico. La legge ferrea della nostra marcia temporale verso 

la morte sembra essere l'unica assoluta. Non c'è nulla di vivificante nello spazio-tempo concepito 

in questo modo. Padre Alexander Schmemann riflette sul fatto che questa riduzione del tempo a 

mera cronologia si riduce a una profonda tristezza, una tristezza che non può trovare posto nella 

vita della Chiesa. Con un'immagine evocativa descrive questa concezione del tempo come 

"nient'altro che una fila di pali del telegrafo che si estendono in lontananza, e da qualche parte 

lungo il cammino c'è la nostra morte".2 In questa versione della vita, il tempo che ci è stato 

assegnato non è altro che un'esecuzione differita, il cui ricordo molti anestetizzano con un piacere 

autoindotto. Al contrario, una comprensione Cristiana del tempo vede l'eternità in Dio come una 

dimensione redentrice e trasformativa che, da un lato, va oltre l'ordine creato, e, dall’altro lato, 

irrompe in questo mondo decaduto, ricreandolo. 

Se il calendario cristiano, e potremmo aggiungere, lo spazio liturgico, è semplicemente 

"collegato" a questa concezione naturalistica del tempo, allora non può esserci né vita né gioia. Le 

feste dell'anno cristiano e i cicli quotidiani di preghiera diventano allora meri abbellimenti, più o 

meno irrilevanti, mentre ci avviciniamo alla nostra inevitabile fine. Nella migliore delle ipotesi, 

diventano supporti audiovisivi per ricordare la storia cristiana. Una volta che sappiamo perché 

qualcosa viene fatto o come viene realizzato in un senso esclusivamente naturalistico, lo scopo e 

la trasformazione trascendente sono resi privi di significato da quel naturalismo. Questo è 

inaccettabile dalla posizione strategica della speranza cristiana in Dio. La negazione della teleologia 

è un fatto necessario per il progetto ateo. 

Una concezione cristiana dello spazio-tempo, tuttavia, pur non negando le limitate percezioni 

delle scienze naturali, si spinge oltre questa spiegazione, verso uno spazio-tempo consacrato, che 

è separato e offerto a Dio come luogo e tempo dell'“ottavo giorno”, la Nuova Creazione della 

gioiosa Pasqua ebraica, la Domenica. Questa consapevolezza dello spazio-tempo come consacrato 

apparve per la prima volta negli scritti apocalittici ebraici del periodo intertestamentario3, 

fornendo una base per il riferimento cristiano al mondo post-resurrezione. 4 Il settimo giorno 

rimane per i cristiani ortodossi l'antico Sabbath, una pacifica celebrazione della buona Creazione 

di Dio e della Sua bontà nella Creazione. L'ottavo giorno, tuttavia, è preminente come la Nuova 

 
2 Padre Alexander Schmemann, Per la vita del mondo (Crestwood, NY: SVS Press, 1973), p. 47. 
3 2 Enoch 33:1 
4 Epistola di Barnaba 15:8-9 



3  

Creazione compiuta da Cristo "calpestando la morte con la morte" nella Sua resurrezione dai morti. 

Pertanto, la demarcazione del tempo nella Chiesa non è semplicemente una misura lineare, né 

un quadro pedagogico per l'insegnamento della fede cristiana. Tutto questo è chronos, 

l'inesorabile freccia del tempo. Al contrario, ciò che è centrale per la comprensione cristiana dello 

spazio-tempo è il kairos di Dio, l'intervento appropriato nel mondo, che si manifesta in modo 

particolare quando la comunità cristiana si riunisce nel Suo nome per celebrare l'Eucaristia, per 

rendere grazie. Lo stesso vale per lo spazio. L'architettura e il design delle chiese possiedono un 

aspetto funzionale ed estetico, ma subordinato alla rivelazione di Dio in quello spazio: la gloria che 

riempie il Tempio. Lo spazio-tempo, quindi, non è una prigione con noi dentro e Dio "dall'altra 

parte". Questo mondo è l'arena sacra in cui tutte le cose sono rinnovate nel Regno che viene.  

La consacrazione dello spazio-tempo non è, quindi, l'aggiunta di qualcosa di presumibilmente 

soprannaturale al tempo terreno. Non è un incantesimo magico irrazionale che rende superfluo 

l'aspetto naturale. Lo spazio-tempo consacrato è il luogo in cui avviene l'intersezione trasformativa 

del Regno di Dio, di Suo Figlio e del Suo Spirito, affinché lo spazio-tempo stesso possa essere guarito 

e migliorato dalla rovina della corruzione e della morte operata da Cristo. Quando i fedeli 

partecipano a questa vita divina, non vengono rimossi dallo spazio-tempo, ma piuttosto immersi 

gioiosamente nella sua vera natura e nel suo vero destino, veramente nel suo scopo originale e 

naturalmente creato, che rivela il Dio vivificante che ama l'umanità. Rispetto a questo standard, sia 

il tempo come misura che lo spazio come rete non sono altro che granelli di sabbia! 

 

Di gloria in gloria 

Nella lezione sull'Eucaristia, abbiamo visto come il principio dell'anamnesi operi nel culto 

ortodosso. Attraverso l'anamnesi nello Spirito Santo, il passato e il futuro diventano presenti. Non 

si tratta di un simbolo o di un espediente psicologico. Il tempo della salvezza, che si estende per 

tutta l'eternità dentro e oltre la vita di Dio, si fonde nell'"ora" o "oggi" della celebrazione. Questo 

eterno "ora" per il quale rendiamo grazie "oggi" è l'intersezione trasformativa del Regno di Dio che 

irrompe in questo mondo, guarendo i malati, risuscitando i morti, donando bellezza, santità e 

gloria divina; restituendo alla Creazione la sua natura e il suo scopo originali. Ogni celebrazione 

liturgica nella Chiesa ortodossa è liturgicamente permeata dal senso che è ora, oggi, che il Regno 

stia entrando e ricreando questo mondo. La Nuova Creazione non viene solo ricordata (chronos), 

ma viene anche trovata (kairos). George Mantzarides scrive: 



4  

Il corpo di Cristo trascende il tempo e lo spazio e unisce tutti i suoi membri nella comunione 

triadica in cui tutte le cose sono presenti e vive nel Signore. Nel corpo di Cristo, 

specificamente nella Chiesa, non c'è né tempo perduto né persone perdute. Tutto ciò che 

Dio ha fatto in passato per la salvezza del mondo esiste sempre come presente e può essere 

reso accessibile a ogni persona. La distanza di tempo e spazio è annientata e tutte le cose 

diventano presenti in Cristo. Proprio come Cristo, in quanto Signore della gloria, è al di là 

del tempo e dello spazio, così lo è chiunque appartenga al suo corpo o sia in relazione con 

lui, trascendendo il tempo e lo spazio e rimanendo eternamente presente.5 

Questo non è meno vero per i digiuni della Chiesa che per le sue feste. Ogni sacrificio volontario 

nell'amore, sia nel culto, nell'ascesi personale o nell'opera spirituale, attraverso il pentimento, può 

essere una Pentecoste personale, l'"adesso" della venuta dello Spirito Santo. Come dice 

Mantzarides, in Dio nulla è perduto. 

Spazio e tempo sono consacrati liturgicamente sia direttamente sia in relazione alla storia della 

salvezza, presente e futura. Ciò si ottiene principalmente attraverso la celebrazione della 

Domenica come Giorno della Resurrezione del Signore, una piccola Pasqua, e attraverso la 

disposizione di feste e digiuni durante tutto l'anno, facendo riferimento alla dormizione dei santi, 

ai loro anniversari, insieme ad altri giorni artificialmente designati come punti di riferimento per la 

narrazione evangelica (ad esempio, il Natale). 

Molti cristiani eterodossi, che hanno perso di vista il tempo liturgico, lamentano il fatto che non 

possiamo sapere con certezza quando Cristo sia nato; ma questo ignora completamente il vero 

significato. Quando Cristo sia effettivamente nato (il giorno, il mese, l'anno) ha poca importanza 

per i cristiani ortodossi. Ciò che conta è come la celebrazione contribuisca alla missione della 

Chiesa. Nell'Impero Romano, questo comportava generalmente e legittimamente la sostituzione 

delle feste pagane con quelle cristiane. Non dobbiamo scusarci per questo. La Chiesa dà una nuova 

direzione a ciò che è comune e in qualche modo "buono" per Cristo. Riguardo al tempo, quindi, al 

tempo del kairos, la Chiesa offre la sua preghiera intrecciata nel tessuto stesso di ogni ora, giorno, 

settimana e anno. In questo modo, Dio-in-kairos redime il mondo-in-chronos, e nulla va perduto. 

Le feste e i digiuni della Chiesa svolgono questa funzione durante tutto l'anno e in ogni sua parte; 

e ci sono ancora più strati di consacrazione in ogni giorno, nelle ore e durante la settimana, che si 

intersecano tra loro. Ogni giorno inizia, naturalmente, quando finisce il precedente, ma nella 

 
5 Padre George Mantzarides, La Divina Liturgia e il Mondo in "The Greek Orthodox Theological Review, Vol. XXVl, 
Numeri I e 2, Primavera-Estate, 1981 (Brookline, MA). 
 



5  

Chiesa ortodossa questo non avviene a mezzanotte (una divisione piuttosto arbitraria), bensì al 

tramonto o alle 18:00. Le ore di preghiera iniziano propriamente circa 12 ore dopo, alle 6 del 

mattino o all'alba. La prima offerta liturgica alla Prima o alle 7 del mattino è seguita dalla Terza (9 

del mattino), Sesta (12 del pomeriggio), Nona (15 del pomeriggio) e Dodicesima, in cui si celebrano 

i Vespri per segnare l'inizio della giornata (18 del pomeriggio) e in cui si accendono le lampade. La 

Compieta può essere celebrata prima di andare a dormire, e l'Ufficio di Mezzanotte per preparare 

il ritorno di Cristo. Il ciclo liturgico completo può essere celebrato solo nei monasteri, ma le famiglie 

cristiane ortodosse devote cercheranno almeno di osservare alcuni di questi orari. 

Nel ciclo settimanale, a ogni giorno è assegnato un tema speciale. La Domenica, naturalmente, 

essendo una "piccola Pasqua", è sempre la Resurrezione; il lunedì, gli arcangeli, gli angeli e le 

potenze angeliche; il martedì, San Giovanni Battista; il mercoledì, il tradimento e la passione di 

Cristo, motivo per cui è un giorno di digiuno; il giovedì, gli Apostoli e i Padri della Chiesa; il venerdì, 

la Crocifissione di Cristo – un altro giorno di digiuno; il sabato, i santi martiri e i defunti, insieme 

alla Theotokos e alla Sempre Vergine Maria. Preghiere per i defunti vengono offerte in speciali 

Giorni della Memoria prima della Quaresima e della Pentecoste.  

Ciò che è applicabile al tempo sacro nella liturgia è applicabile anche allo spazio sacro. Lo spazio 

sacro nella Chiesa ortodossa non è né magico né soprannaturale, né è disconnesso dallo spazio 

così come descritto nelle scienze naturali. Si tratta di una rivelazione mirata di come la pienezza di 

Dio sia, e sarà, come scrisse San Paolo: "tutto in tutti".6 Persino gli arredi e l'architettura della 

chiesa sono progettati per favorire l'incontro con Dio e facilitare il cammino dal mondo decaduto 

alla Nuova Creazione nel Regno di Dio. 

Il primo teologo a offrire una riflessione sostanziale e approfondita sull'uso dello spazio sacro 

fu San Massimo il Confessore. Nella "Mistagogia della Chiesa",7 egli spiega come l'altare e la navata 

costituiscano un movimento salvifico e reciproco nella vita dei credenti, orientate verso il Regno e 

l'unione con Dio. 

I cristiani ortodossi, quindi, non possono permettersi di essere negligenti (cioè indifferenti) 

riguardo allo spazio e al tempo consacrati mentre si avvicinano alla Presenza Divina nella preghiera. 

Chi non riesce a riconoscere il sacro nel particolare (ad esempio, nell'angolo delle icone, nei Santi 

Misteri, ecc.) non sarà mai in grado di riconoscere Dio universalmente. Le presenze particolari di 

 
6 1 Corinzi 15:28 
7 San Massimo il Confessore, 'La mistagogia della Chiesa', cap. 2, trad. G.C. Berthold, Massimo il Confessore: Scritti 
Selezionati (New York, 1985), pp. 188-9. 



6  

Cristo sono un'indicazione della condiscendenza di Dio verso di noi nell'Incarnazione e, per 

estensione, nello Spirito Santo, sia nella Chiesa che nei Sacramenti, sebbene in molte forme 

diverse. La santificazione dello spazio-tempo da parte della Chiesa, quindi, è esaustiva e altamente 

realistica. Questa santificazione avvolge il mondo intero nel Regno di Dio, costituendo una sinassi, 

o assemblea di tutti i santi nello e attraverso lo Spirito Santificatore. È sia una Pentecoste personale 

che una Pentecoste comunitaria, dipinta in grande e in miniatura sulla tela dello spazio-tempo, che 

porta salvezza sia all'umanità che al Cosmo. 



7  

Omiletica 

14b: Modalità di apprendimento 

Riassunto 

La lezione "Modalità di apprendimento" esplora l’idea dei diversi approcci per acquisire 

conoscenze e competenze. Mette in evidenza l'importanza dell'apprendimento continuo per 

insegnanti e predicatori, tracciando un parallelo tra gli studenti di scuola e gli automobilisti in 

autostrada. La sezione introduce poi la teoria delle intelligenze multiple di Howard Gardner che ne 

identifica sette tipi distinti: linguistica, logica-matematica, musicale, cinetesica corporea, spaziale, 

interpersonale e intrapersonale. Ogni intelligenza rappresenta un modo unico in cui gli individui 

elaborano le informazioni e imparano, suggerendo che un insegnamento e una predicazione efficaci 

dovrebbero riconoscere e coltivare queste diverse modalità di apprendimento. 

Una modalità è stata definita in modo conciso come "un modo di fare qualcosa, o di vivere, 

agire, accadere, operare, ecc." Quindi, la questione di base che stiamo considerando stasera è: 

cosa e come dovremmo imparare? O più difficilmente: come possiamo migliorare la nostra 

capacità di apprendimento? I buoni insegnanti imparano da soli e migliorano costantemente la 

loro capacità di apprendimento; tuttavia, i predicatori e molti altri spesso non sono altrettanto 

impegnati a migliorare la loro capacità di apprendimento. È stato giustamente detto che, "all'inizio 

della nostra vita professionale, siamo tutti guidatori apprendisti."8 Questo significa che, come 

insegnanti e predicatori, possiamo essere pericolosi per gli altri; e a differenza dei guidatori 

apprendisti in Italia, non siamo contrassegnati con una "P" blu per indicare che siamo apprendisti. 

L'enorme ampiezza dell'apprendimento: cosa cerchiamo di imparare? 

Howard Gardner, professore di Cognizione ed Educazione presso la Harvard Graduate School 

of Education, propose inizialmente una teoria delle intelligenze multiple con sette tipi di 

intelligenza: 

L'intelligenza linguistica comporta sensibilità al linguaggio parlato e scritto, la capacità 

di apprendere lingue e la capacità di utilizzare il linguaggio per raggiungere determinati 

obiettivi. Questa intelligenza include la capacità di usare efficacemente il linguaggio per 

esprimersi retoricamente o poeticamente; e la lingua come mezzo per ricordare le 

 
8 Jonathan Smith, The Churchill Secret KBO (Londra: Little, Brown, 2015), p. 49. 



8  

informazioni. Scrittori poeti, avvocati e oratori sono tra coloro che Howard Gardner 

considera dotati di alta intelligenza linguistica. 

L'intelligenza logico-matematica consiste nella capacità di analizzare problemi in modo 

logico, eseguire operazioni matematiche e indagare scientificamente le questioni. Nelle 

parole di Howard Gardner, implica la capacità di rilevare schemi, ragionare deduttivamente 

e pensare logicamente. Questa intelligenza è più spesso associata al pensiero scientifico e 

matematico. 

L'intelligenza musicale coinvolge abilità nell'esecuzione, nella composizione e 

nell'apprezzamento dei modelli musicali. Comprende la capacità di riconoscere e comporre 

altezze, toni e ritmi musicali. Secondo Howard Gardner, l'intelligenza musicale segue un 

parallelo quasi strutturale con l'intelligenza linguistica. 

L'intelligenza cinetesica corporea comporta il potenziale di utilizzare l'intero corpo o parti 

del corpo per risolvere problemi. È la capacità di usare le capacità mentali per coordinare i 

movimenti corporei. Howard Gardner vede l'attività mentale e fisica come correlate. 

L'intelligenza spaziale comporta il potenziale di riconoscere e utilizzare i modelli di spazi 

ampi e aree più confinate. 

L'intelligenza interpersonale riguarda la capacità di comprendere le intenzioni, le 

motivazioni e i desideri degli altri. Permette alle persone di lavorare efficacemente con gli 

altri. Educatori, venditori, leader religiosi e politici e consulenti hanno tutti bisogno di 

un'intelligenza interpersonale ben sviluppata. 

L'intelligenza intrapersonale implica la capacità di comprendere sé stessi, di apprezzare 

i propri sentimenti, paure e motivazioni. Secondo Howard Gardner, si tratta di avere un 

modello funzionante efficace di noi stessi e di poter usare tali informazioni per regolare le 

nostre vite.9 

Tuttavia, come lo stesso Gardner riconobbe, ci furono vari problemi con questo approccio, in 

particolare difficoltà nel testare un approccio così completo all'ampiezza dell'apprendimento.10 È 

vero che "la paura, non l'ignoranza, è il nemico dell'apprendimento, e che la paura è ciò che dà 

 
9 Howard Gardiner, Intelligenza riformulata: intelligenze multiple per il XXI secolo (New York: Basic Books, 1999). La 
citazione è tratta da: http://infed.org/mobi/howard-gardner-multiple-intelligences-and-education. 
10 Per una critica approfondita, consulta il sito web nel riferimento sopra. Per un riassunto recente di questo lavoro, 
vedi Howard J. Gardner, Intelligenze multiple: nuovi orizzonti nei temi e nelle pratiche (New York: Basic Books, 2006). 



9  

potere all'ignoranza."11 Tuttavia, la scala di quanto è possibile apprendere rende difficile il 

raggiungimento di obiettivi di apprendimento specifici. 

Offrendo una prospettiva più basata sull'esperienza nell'apprendimento, il professor Gardner 

ha poi suggerito che dobbiamo imparare cinque abilità diverse—essere disciplinati, sintetizzare, 

creare, essere rispettosi ed etici. Per determinare se abbiamo integrato queste competenze e 

imparato a realizzare un "buon lavoro", Gardner propose che specificassimo esattamente cosa 

vogliamo ottenere e poi applicare il test dello specchio, in cui consideriamo le nostre madri e il 

direttore del giornale locale come consulenti: "Se mia madre sapesse tutto quello che sto facendo,  

cosa penserebbe?" e se il direttore del giornale locale "sapesse tutto e lo pubblicasse, mi 

vergognerei o ne sarei orgoglioso?"12 Questa prospettiva sottolineava chiaramente la dimensione 

etica generale dell'apprendimento, nella consapevolezza che nel corso della nostra vita ci 

impegneremo in molti tipi di lavoro e impareremo molti argomenti. Il lavoro di Gardner è stato 

oggetto di ampie critiche ed è solo uno tra molti diversi modelli e teorie dell'apprendimento.13 

Tuttavia, è utile a noi insegnanti e predicatori che cercano di chiarire i nostri obiettivi e migliorare 

la nostra capacità di apprendere. 

Come impariamo... e come ricordiamo cosa abbiamo imparato? 

Quando siamo giovani, spesso impariamo ascoltando e componendo storie. Si è sostenuto che 

"è attraverso le narrazioni che iniziamo a scoprire chi siamo e come siamo chiamati a comportarci. 

Sapere chi siamo significa in gran parte capire di quale storia o storie abbiamo parte."14 Man mano 

che diventiamo più saggi, insegnanti e predicatori possono imparare a comporre, trovare e 

raccontare storie che attirano i loro ascoltatori verso una maggiore curiosità e comprensione.15 

Tuttavia, se vogliamo che i nostri ascoltatori comprendano e riflettano sulle nostre storie, è 

importante avere una consapevolezza di base di come le persone imparano e quanto bene 

ricordano (o dimenticano) ciò che hanno imparato. 

 
11 Parker J. Palmer, Conoscere come impariamo: l'educazione come viaggio spirituale (New York: Harper One, 1993), 
p. xii. 
12 Howard Gardner, Cinque menti per il futuro (Boston: Harvard Business School Press, 2006), p. 148. 
13 Vedi in particolare www.learning-theories.com e Ben Kotzee, "Gardner et al. su 'Good Work' (The Jubilee Centre for 
Character and Value, University of Birmingham, 9 gennaio 2013) al www.jubileecentre.ac.uk/ poi guarda sotto 
"Papers" e "Seminar Papers" per data. 
14 "Il popolo ebraico è una nazione di narratori," The Algemeiner, a:  www.algemeiner.com/2014/09/11/the-il popolo 
ebraico-è-una-nazione-de-narratori /. L'ultima frase della citazione è del filosofo cristiano Alistair MacIntyre. 
15 Vedi Jack Hart, Storycraft: The Complete Guide to Writing Narrative Nonfiction (Chicago: The University of Chicago 
Press, 2011) e Jon Franklin, Writing for Story: Craft Secrets of Dramatic Nonfiction by a Two Pulitzer Prize Winner (New 
York: Penguin/Plume, 1994). 



10  

C'è un accordo generale tra gli educatori sul fatto che possiamo utilizzare tre forme di 

apprendimento: cinestetico o tattile, visivo e uditivo. Ricordiamo meglio ciò che abbiamo imparato 

quando l'apprendimento è tattile, ma la memoria declina più rapidamente con l'apprendimento 

uditivo.16 Combinare tutte e tre le modalità di apprendimento è una strategia ideale; e ciò che 

cerchiamo stasera è applicare questa comprensione teorica dei principi dell'apprendimento 

all'implementazione pratica dell'apprendimento, così da poter crescere nella nostra capacità di 

apprendere. 

Apprendimento e memoria devono essere considerati un'unità. La ricerca e l'esperienza pratica 

presentate da Peter C. Brown, Henry Rodiger III e Mark A McDaniel in Make It Stick: The Science of 

Successful Learning sono immensamente utili per studenti, insegnanti e predicatori: 

Ogni nuovo apprendimento richiede una base di conoscenze pregresse… Se gli studenti 

approfondiscono lo studio di un argomento, tornandovi periodicamente, lo ricorderanno 

meglio. Allo stesso modo, se intervallano lo studio di argomenti diversi, li apprenderanno 

meglio che se li avessero studiati uno per uno in sequenza… [L'apprendimento consiste] 

nell'acquisizione di conoscenze e competenze e nel loro facile accesso alla memoria per 

comprendere problemi e opportunità future… L'apprendimento è più efficace quando è 

importante, quando l'astratto diventa concreto e personale… La riflessione sull'esperienza 

personale [è] un tipo essenziale di apprendimento…17 

In definitiva, il lavoro di Brown, Rodiger e McDaniel rispetta la prospettiva di Gardner sulle 

intelligenze multiple. Tuttavia, Make It Stick sembra andare oltre gli stili di apprendimento, pur 

riconoscendo tre tipi di intelligenza: analitica, creativa e pratica.  

L'intelligenza analitica è la nostra capacità di portare a termine compiti di problem-solving come 

quelli presenti nei test; l'intelligenza creativa è la nostra capacità di sintetizzare e applicare 

conoscenze e competenze esistenti per affrontare situazioni nuove e insolite; l'intelligenza pratica 

è la nostra capacità di adattarci alla vita quotidiana, di capire cosa deve essere fatto in un contesto 

specifico e poi di metterlo in pratica.18 

Aumentare la nostra capacità di apprendimento richiede "autodisciplina, grinta e perseveranza" 

 
16 Vedi la discussione nella Lezione 12 e l'articolo di James Bigelow e Amy Poremba, "Achilles' Ear? Memoria umana 
inferiore a breve termine e di riconoscimento nella modalità uditiva," PLoS One 9(2), 26 febbraio 2014; gratuito online 
su: http://journals.plos.org/plosone/article?id=10.1371/journal.pone.0089914 
17 Make It Stick: La scienza dell'apprendimento di successo (Cambridge, MA: Belknap Press di Harvard University Press, 
2014,), pp. 5, x, 2, 11, 26. 
18 pp. 148, 151, tratti dall'opera di Robert J. Sternberg. Vedi R. J. Sternberg, E. L. Grigorenko & L. Zhang, "Stili di 
apprendimento e pensiero nell'insegnamento," Perspectives on Psychological Science (2008), pp. 486-506. 



11  

nell'ambito dell'impegno, perché "le nostre capacità intellettuali non sono fisse alla nascita, ma in 

larga misura sono plasmabili da noi".19  

Fissare un obiettivo e consultare la ricerca scientifica 

Nel confrontarsi con compiti specifici, sia insegnanti che predicatori devono chiedersi: qual è il 

mio obiettivo preciso? Spesso è utile condividere apertamente quell'obiettivo con gli studenti per 

ridurre "la distanza percepita" tra insegnanti e studenti, così che inizi a svolgersi un dialogo genuino 

in cui speranze e problemi vengano condivisi onestamente.20 Per i predicatori che non hanno la stessa 

opportunità di dialogo immediato degli insegnanti, il vescovo Ken Untener ha sottolineato che "la 

lamentela più frequentemente espressa sulle omelie" è "troppi pensieri." Pertanto, è importante 

"concentrarsi su un solo pensiero centrale e restare su di esso."21 Sia insegnanti che predicatori 

possono imparare dall'esperienza a fidarsi e rispondere ai loro ascoltatori, per vedere che "sotto 

la superficie spezzata delle nostre vite rimane—nelle parole di Thomas Merton—'una totalità 

nascosta'."22 È quella "totalità nascosta" che ognuno di noi cerca nella propria vita; e spesso 

possiamo trovare quella completezza stando insieme, ascoltandoci a vicenda, senza avere 

un'agenda fissa o privata. 

La probabilità di apprendere nuove abilità e idee aumenta notevolmente quando 

comprendiamo alcune delle più recenti ricerche scientifiche, perché quelle ricerche hanno 

cambiato in modo significativo la nostra comprensione dell'apprendimento. Oltre ai punti già 

espressi sopra nella sezione di questa lezione su "Come impariamo..." e ricordare ciò che abbiamo 

imparato," spiccano quattro punti: (1) l'apprendimento è spesso improvviso e inaspettato, con 

"punti di svolta" verso un nuovo apprendimento;23 (2) il cervello è plastico—cambia e può 

recuperare attributi precedentemente persi, così che esiste la reale "possibilità di apprendimento 

ad alta velocità più avanti nella vita";24 (3) il sonno aiuta la nostra capacità di apprendere, 

specialmente quando sappiamo che c'è qualcosa che stiamo cercando di capire; perché "durante 

il sonno il cervello preserva specificamente frammenti di pensiero che prima considerava 

 
19 Make it stick, p. 199. 
20 Vedi Jane Vella, Imparare ad ascoltare, imparare a insegnare: il potere del dialogo nell'educare gli adulti (San 
Francisco, CA: Jssey-Bass, 200), p. xii. 
21 Vescovo Ken Untener, Predicare meglio: suggerimenti pratici per gli omilisti (New York: Paulist Press, 1999), p. 42. 
22 Parker J. Palmer, Conoscere come impariamo, p. x. 
23 (Malcolm Gladwell, Il punto di svolta: come le piccole cose possono fare una grande differenza (New York: Little 
Brown, 1990) con un riassunto gratuito e completo del libro su Wiki Summaries: 
www.wikisummaries.org/The_Tipping_Point). 
24 Norman Dodge, Il cervello che cambia se stesso: Storie di trionfo personale dai confini della scienza del cervello 
(Londra: Penguin, 2008), p. 84. 



12  

importanti;"25 e (4) è possibile un pensiero integrativo, in cui possiamo "tenere presenti due idee 

opposte contemporaneamente, e poi giungere a una sintesi che contiene elementi di entrambe, 

ma apporta miglioramenti a ciascuna di esse."26  

Utilizzando tutte e quattro queste prospettive, esiste un modo di apprendimento che è stato 

chiamato "serial tasking", cioè: 

una modalità di multitasking lenta [in cui] un progetto occupa il centro della scena per una 

serie di ore o giorni, mentre gli altri progetti rimangono ai margini della coscienza per tutto 

il tempo. Questa sovrapposizione cognitiva è ciò che rende questa modalità così innovativa. 

Il progetto attuale può [attingere e adattare] idee dai progetti ai margini [e] creare nuove 

connessioni. Non si tratta tanto di pensare fuori dagli schemi, quanto di permettere alla 

mente di muoversi attraverso più scatole. Quel passaggio da una scatola all'altra costringe 

la mente ad affrontare gli ostacoli intellettuali da nuove angolazioni, o a prendere in 

prestito strumenti da una disciplina per risolvere problemi in un'altra.27  

Se hai molti hobby sei ben posizionato per affrontare molte attività seriali. 

Come possiamo esercitarci nell'apprendimento? 

Il grande pianista e direttore d'orchestra, Arthur Rubinstein, una volta disse: "Quando non mi 

esercito per un giorno, lo so. Quando non provo per due giorni, l'orchestra lo sa. Quando non mi 

alleno per tre giorni, il mondo lo sa."28 Adattando questo a un contesto parrocchiale, è giusto dire: 

Quando non prego o non rifletto sulla rilevanza di Cristo nella mia vita per un giorno, lo so. Quando non 

prego o non rifletto sull'importanza di Cristo nella mia vita per un mese, i miei amici lo sanno. Quando 

non prego o non rifletto sull'importanza di Cristo nella mia vita per un anno, il mondo lo sa." 

Quindi, come possiamo praticare l'apprendimento? Prima di tutto, dobbiamo fissare 

chiaramente il nostro obiettivo, come spiegato sopra. Allora dobbiamo ritagliare tempo sufficiente 

per raggiungere quell’obiettivo, e infine dobbiamo essere pazienti con noi stessi e con gli altri. 

L'apprendimento richiede spesso punti d'appoggio: conoscenze antiche a cui associamo nuove 

conoscenze. Consideriamo l'esempio più famoso di decifrazione di un codice nella storia: la 

 
25 The Journal of Neuroscience, DOI: 10.1523/neurosci.3575-1-.2011, "Il sonno separa il grano della memoria dalla pula," 
New Scientist, 5 febbraio 2011, p. 8. 
26 Roger L. Martin, La mente opposta: come i leader di successo vincono attraverso il pensiero integrativo (Boston: 
Harvard Business School Press, 2007). 
27 Steven Johnson, Da dove vengono le buone idee: la storia naturale dell'innovazione [Londra: Allen Lane/Penguin, 
2010), p. 172. 
28 Gardner, Intelligenze multiple, p. 43. 



13  

decifrazione della Pietra di Rosetta del II secolo a.C., in cui il greco veniva usato per comprendere 

le due diverse forme dell'alfabeto egiziano poste sulla pietra in simboli e caratteri. La pietra era 

stata trovata in Egitto dai francesi, presa dai britannici come bottino di guerra e conservata al 

British Museum nel 1801. Sebbene l'inglese Thomas Young avesse iniziato a decifrare i geroglifici 

nel 1810, fu il francese Jean-François Champollion a realizzare il suo sogno d'infanzia e a decifrare 

completamente il codice nel 1822. Per Champollion fu l'ambizione di una vita in cui perseverò e, 

così, imparò e insegnò a molti altri molto sulla civiltà egiziana.29  

I requisiti fondamentali per l'apprendimento: Diligenza, Fare la Cosa Giusta, 

Ingegno 

Cosa si può trarre da questa ampia disamina sui modi di apprendimento? Finora ci sono quattro 

punti chiave: (1) qualunque cosa cerchiamo di imparare, dobbiamo anche cercare di ricordare 

bene, perché apprendimento e memoria sono un'unità; (2) è essenziale definire un obiettivo 

preciso; (3) vale la pena informarsi sulle ricerche scientifiche recenti; (4) praticare 

l'apprendimento; e (5) cercare di fare un buon lavoro. Questi cinque punti si possono riassumere 

con le parole: impegnati a fare meglio. 

Il chirurgo e borsista MacArthur, il dottor Atul Gawande, spiega come fare meglio nel suo libro, 

Better: A Surgeon's Notes30, in cui suggerisce che il miglioramento è "un lavoro perpetuo" e che 

per raggiungerlo serve diligenza ("la necessità di prestare sufficiente attenzione ai dettagli per 

evitare errori e prevalere sugli ostacoli"). Fare la cosa giusta ("nessuna scelta sarà sempre giusta. 

Ci sono però modi per migliorare le nostre scelte") e l'ingegnosità ("ripensare" perché l'ingegno 

"non è una questione di intelligenza superiore ma di carattere"). Per il dottor Gawande e per 

ciascuno di noi, tutte queste modalità di apprendimento si collegano in un unico obiettivo, una 

sola pratica—"vivere una vita di responsabilità" in una comunità. Cercando di diventare insegnanti 

e predicatori migliori, utilizzando diversi modi di apprendimento, abbiamo già accettato la 

responsabilità personale, e ora dobbiamo imparare a insegnare e predicare meglio. 

Conclusione: Consigli da Winston Churchill e . . . Affidati allo Spirito Santo 

Avendo iniziato questa discussione riconoscendo l'enorme ampiezza dell'apprendimento, è 

opportuno concludere che è possibile non essere sopraffatti dal compito particolare che ci 

 
29 Simon Sigh, "La decifrazione dei geroglifici" e Neil MacGregor, Una storia del mondo in 100 oggetti [Londra: Allen 
Lane/Penguin, 2010], Oggetto 33, Rosetta Stone, pp. 209-214). 
30 Better (Londra: Profile Books, 2008), pp. 9, 8, 83, 9. 



14  

attende. Nel ventunesimo secolo, l'ampiezza della conoscenza è diventata così complessa che la 

semplicità di una checklist è spesso essenziale.31 Inoltre, una singola caratteristica che Gawande 

ha definito "diligenza" potrebbe anche essere chiamata "cura"; e, come ha scoperto il Longevity 

Project, "Il miglior indicatore di una vita lunga e sana si è rivelata essere la coscienziosità (la cura)—

la misura in cui un bambino è prudente, affidabile e persistente nel raggiungimento dei propri 

obiettivi."32 In altre parole, se ognuno di noi sceglie secondo il nostro libero arbitrio, da bambini e 

da adulti, di essere diligenti o coscienziosi nei compiti che ci attendono (o in quelli che scegliamo 

di svolgere), possiamo vivere vite lunghe e sane in cui impariamo e condividiamo il nostro 

apprendimento con gli altri. 

Nel contesto della predicazione, tre consigli di Winston Churchill anche sul parlare in pubblico 

forniscono linee guida per i predicatori: (1) "ogni discorso [e ogni sermone ha bisogno] della grande 

idea... del faro luminoso, l'idea che fa accelerare il battito accelerato;" (2) spesso è appropriato, 

soprattutto alla fine di un discorso (o di un sermone), essere "molto personali", per far credere a 

ogni membro del pubblico che si tratta solo di "tu ed io, faccia a faccia, voce a voce che chiamiamo 

attraverso le profondità dell'umanità"; e (3) quando si parla, "più lentamente si parla, meglio è. 

Aiuta l'ascoltatore ad assorbire meglio le parole, ad assaporare i pensieri e a sentire l'emozione. 

Non abbiate mai fretta. Prendetevi il vostro tempo, perché se [alle parole] viene dato il tempo di 

agire, prendono vita e rimangono nella mente" 33 Ancora più importante delle molte idee in questa 

riflessione sui modi di apprendimento è pregare e restare in contatto con lo Spirito Santo che guida 

ogni buon sermone.  

 
31 Atul Gawande, Il manifesto della checklist: Come fare le cose bene (Londra: Profile Books, 2011). 
32 Marten Lagergren, "Salute: una vita lunga e diligente" Nature 471, 443-444, 24 marzo 2011. Doi: 10.1038/471443a 
fornisce un riassunto di Howard S. Friedman & Leslie R. Martin, The Longevity Project: Surprising Discoveries for Health 
and Long Life from the Landmark Eight-Decade Study (New York: Hudson Street Press/Hay House, 2011). 
33 Jonathan Smith, The Churchill Secret KBO (Londra: Little Brown, 2015), pp. 171, 190, 130. 


