UNITA' 1B LITURGIA E OMILETICA

LITURGIA

13a: L'Eucaristia

Riassunto

La lezione esplora il significato teologico e liturgico dell'Eucaristia, concentrandosi sul suo ruolo
centrale nel culto cristiano. Inizia illustrando il comandamento di Cristo nell'Ultima Cena: "Fate questo

in memoria di me", stabilendo I'Eucaristia come continuazione della Cena Mistica.

Contesto storico ed evoluzione

L'analisi evidenzia le differenze tra I'Ultima Cena e I'Eucaristia contemporanea, in particolare per
quanto riguarda il modo della Presenza di Cristo. All'Ultima Cena, Gesu era presente come un
individuo incarnato soggetto alla mortalita. Dopo la Risurrezione, la Sua Presenza nell'Eucaristia
riflette il potere trasformativo di Cristo Risorto, mediato sia dalla Parola che dallo Spirito. Questa
trasformazione raggiunge il suo compimento a Pentecoste, sottolineando l'interazione delle "due

mani" del Padre — il Logos/Figlio e lo Spirito — nella teologia ortodossa.

Pasqua ebraica e simbolismo

Nella lezione ci si chiede se I'Ultima Cena fosse un pasto pasquale, suggerendo che potrebbe
essere stato un pasto ebraico chaburah condiviso tra un rabbino e i discepoli. A differenza del Seder
di Pesach, il pane azzimo probabilmente non veniva usato e il pane veniva benedetto prima del vino,
a differenza della pratica eucaristica cristiana. Questa distinzione chiarisce perché le liturgie ortodosse

evitano il pane azzimo.

Interpretazione pedagogica e dinamiche eucaristiche

L'Eucaristia e descritta come un mistero incarnato fondato sulla assunzione della carne umana
da parte del Figlio. L'autore critica le sovrapposizioni simboliche applicate alle azioni eucaristiche nel
corso dei secoli, poiché queste interpretazioni rischiano di oscurare le dinamiche intrinseche
dell'Eucaristia. Si sostiene che le azioni eucaristiche stesse hanno un significato profondo e non

dovrebbero essere sepolte sotto strati incoerenti di simbolismo.



Struttura e preparazione

La struttura dell'Eucaristia comprende le preghiere preparatorie e la preparazione silenziosa dei
Santi Doni da parte del sacerdote e del diacono. Durante si prega per i vivi e per i defunti, unendo la
comunita all'assemblea celeste. L'Eucaristia e presentata come un'oblazione, un'offerta sacra della
Chiesa a Dio.

Il documento si conclude sottolineando il ruolo unificante e trasformativo dell'Eucaristia nel culto
cristiano, inquadrandola come un mistero essenziale profondamente intrecciato con I'Incarnazione

e la Risurrezione.

Pasqua ebraica e simbolismo

L'Eucaristia, o la Divina Liturgia, & senza dubbio l'atto centrale del culto cristiano in quanto
rappresenta un comandamento specifico di nostro Signore durante I'Ultima Cena (spesso
conosciuta nell'Ortodossia come "la Cena Mistica"): "Fate questo in memoria di me" (Luca 22:19).
Ci sono altre ragioni per questa centralita, e queste diventeranno chiare in questa analisi. In primo
luogo, dobbiamo considerare quale rapporto ha I'Ultima Cena con la forma evoluta dell'Eucaristia
contemporanea. L'Ultima Cena e I'Eucaristia non sono identiche in due importanti sensi, e
riguardano il modo della presenza di Cristo e il corrispondente contesto della celebrazione.

All'Ultima Cena Gesu era presente come una persona incarnata ancora soggetta alla morte, che
portava in sé (come tutti devono) le conseguenze del peccato umano: la mortalita. Dopo la
risurrezione che sconfigge la morte e annulla il peccato, il suo modo di Presenza subi due importanti
cambiamenti, anticipati in Giovanni 6 e realizzati in Luca 24. Da questo punto in poi & Cristo Risorto
che si manifestera nello Spezzare il Pane e questa Presenza si trova precisamente nel Corpo e nel
Sangue sia per la sua stessa parola, essendo Lui stesso la Parola dal Padre e la potenza trasformante
dello Spirito, anch'esso dal Padre. Questa Presenza eucaristica non pregiudica la Sua Presenza
altrove e ovunque. Questo modo di Presenza, tuttavia, & diverso da quello dell'Ultima Cena, dove il
Regno di Dio sta prendendo slancio man mano che si avvicina I'ora della morte di Cristo, ma non &
ancora mediato da Cristo Risorto. Quando Egli sara risuscitato dai morti, la Sua Presenza si
manifestera nella comunita ricostituita di Israele, cioé la Chiesa dell'Oikumene, la Santa Chiesa
Cattolica. Questa trasformazione non & completa fino alla Pentecoste; quindi, anche la Risurrezione

non € la svolta decisiva nell'evoluzione dell'Eucaristia. Come ci ricorda sant'lreneo, il Padre ha due



mani, il Logos/Figlio e lo Spirito. Questa insistenza degli ortodossi sul potere trasformante sia della
Parola che dello Spirito ha profonde implicazioni per I'Eucaristia nelle Parole dell'lstituzione e
nell'Epiklesis, come scopriremo tra poco.

Rimangono altre due questioni controverse prima di poter iniziare il nostro commento alla
Divina Liturgia. L'Ultima Cena ¢ stata un vero e proprio pasto pasquale? L'Eucaristia ha una sua
legittima pedagogia, una sovrapposizione di significato portata dalle stesse azioni eucaristiche?
Come esempio classico di questo simbolismo pedagogico potremmo citare il Grande Ingresso come
significato della salita di Cristo a Gerusalemme prima della sua Passione.?

Che I'Ultima Cena sia stata celebrata nel periodo della Pasqua e chiaro da tutti i Vangeli. Di
conseguenza, i temi della Pasqua ebraica sia della soteriologia cristiana che della teologia eucaristica
sono direttamente applicabili. Tuttavia, la cronologia di San Giovanni e diversa da quella dei
sinottici, dove I'Ultima Cena & un pasto pasquale.? San Giovanni pone |'Ultima Cena la notte prima
della Pasqua.* Dato che il carattere pasquale del pasto stesso non & affatto stabilito nei vangeli
sinottici, sembra almeno probabile che I'UItima Cena non fosse essa stessa un Seder pasquale. Una
possibilita piu probabile per questo pasto & la ‘chaburah' ebraica che nell'ebraismo del primo secolo
sarebbe stata condivisa tra i membri di qualsiasi gruppo stretto con interessi comuni; in questo caso,
un pasto sacro condiviso tra un rabbino e i suoi discepoli.” In quanto tale, il pane azzimo non sarebbe
stato usato e, a differenza del Seder di Pasqua, il pane veniva benedetto per primo, noniil vino (come
nell'Eucaristia cristiana). Questo spiega anche perché un matzo cristiano o pane azzimo non viene

utilizzato nelle liturgie eucaristiche ortodosse.

Ylreneo, Adversus haereses V, 6, 6-7

2 Nicholas Cabasilas, Un commento alla Divina Liturgia (Crestwood, NY: SVS Press, 1998), p.65

3 Marco 14:16; Matteo 26:17; Luca 22:7

4 Giovanni 13:1

5 Questo punto di vista & stato fortemente sostenuto da Padre Louis Bouyer in Eucharist: Theology and Spirituality of
the Eucharistic Prayer (Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, 1973), cap. 2-5



La centralita dell'Eucaristia nel culto cristiano

La questione del significato dell'Eucaristia in un contesto pedagogico e piu semplice. Va

ricordato che "I'Eucaristia € fondamentalmente un mistero incarnato: si fonda sull'assunzione della

carne umana da parte del Figlio e sul fatto che diventa una persona di vera natura umana".®

Commentatori come padre Alexander Schmemann hanno deplorato la sovrapposizione simbolica
di significati che sono stati artificialmente applicati alle azioni eucaristiche nel corso dei secoli
(Figura 1). Li considerava artificiosi, incoerenti e, cosa piu importante, oscuranti le stesse azioni
eucaristiche.” Siamo d'accordo con la sua opinione. Per quanto comprensibili potessero essere tali
dispositivi pedagogici in un'epoca pre-alfabetizzata, essi non hanno posto nella Chiesa di oggi.
L'azione eucaristica ha una sua dinamica, da non seppellire sotto strati sempre mutevoli e incoerenti
diinterpretazione sovrapposta. Ci rivolgiamo ora a questa dinamica quando consideriamo le diverse

parti dell'Eucaristia.

6 M. C. Steenberg, "Eucaristia", in John Anthony McGuckin (a cura di), The Concise Encyclopedia of Orthodox Christianity
(Chichester, West Sussex: Wiley Blackwell, 2014), pp. 185-189.

7 Alexander Schmemann, Simboli e simbolismo nella liturgia bizantina in liturgia e tradizione (Crestwood, NY: SVS Press),
cap. 8; originariamente pubblicato in D. Constantelos (a cura di), Teologia ortodossa e diaconia, Festschrift lakovos,
(Brookline MA: Hellenic College Press, 1981), pp. 91-102.



Funzione Teodoro di (|Massimo il Nicola Simeone di
Germano Nicola di Andida
Liturgica Mopsuestia [|Confessore Cabasilas Tessalonica
L'Incarnazione
Sacrificio di
La Verginale e i primi anni di
Protesi Cristo Cristo Il Sacrificio, Cristo, la Sua
Nascita e la Vita |[|Cristo, la
(Preparazione deposto nel ||disteso nel [|Passione e Morte Passione e
Nascosta prima ||Passione e la
dei Doni) sepolcro sepolcro di Cristo Morte
del Battesimo Morte
prefigurate
prefigurate
Profezia della
Rivelazione Profezia della
La manifestazione L'inizio
della La prefigurazione venuta di Cristo
Enarsis (Inizio Risurrezione dell'Incarnazione dell'opera del
salvezza profetica nel tempo
della Liturgia) di Cristo dai e del ministero di Verbo
nascosta in |[dell'Incarnazione prima del
morti Giovanni il Incarnato
Dio Battesimo
Battista
L'entrata
La prima La
del Verbo
venuta di Manifestazione di||manifestazione |[La Risurrezione
nel mondo |[L'arrivo del Figlio
Cristo nella Cristo al Suo di Cristo al Suo ||e I'Ascensione
Prima Entrata per rivelare ||di Dio nel mondo
carne, Battesimo nel Battesimo e la ||di Cristo, la
il mistero e la salvezza
Passione e Giordano Sua missione di [|Sua venuta
della
Risurrezione insegnamento
salvezza
L'unione Passaggio dalla
Seduta di
L'Ascensione |[futura Il compimento Legge e Antica Il Cristo seduto
Cristo alla
Ascesa al Trono |(|di Cristo al nostra con ||della Salvezza e [|Alleanza alla alla destra del
destra del
Cielo le potenze |[I'Ascensione Grazia del Nuovo [|Padre
Padre
celesti Patto
Proclamazione
La
e Alléluia = |
Istruzione L'Istruzione Insegnamento ||proclamazione
profetici doni che||La chiamata degli
Matutine nella vita nella vita di Cristo agli e la missione
Dio ha portato Apostoli
cristiana cristiana Apostoli degli Apostoli
con l'arrivo di
nel mondo
Cristo
La fine del La fine del ||Dio portato dalla La
La
mondo e la |[mondo e la ||benedizione del manifestazione
L'insegnamento proclamazione
Vangelo Seconda Seconda Vescovo dopo il di Cristo nel
di Cristo del Vangelo in
Venuta di Venutadi [|Vangelo = Suo
tutto il mondo
Cristo per Cristo Seconda Venuta insegnamento




Funzione Teodoro di (|Massimo il Nicola Simeone di
Germano Nicola di Andida
Liturgica Mopsuestia [|Confessore Cabasilas Tessalonica
giudicare il alla folla
mondo
L'entrata
del Verbo
nel mondo Il viaggio di
Il cammino del
ela Cristo che Cristo a La fine del
Signore verso
Allontanamento ||Cristo disteso||rivelazione [|procede verso il Gerusalemme e||mondo e il
Gerusalemme nel
dei Catecumeni |[nel sepolcro |[del mistero |[Suo mistico la Sua entrata ||consumo
giorno delle
della sacrificio nel giorno delle ||finale
Palme
salvezza Palme
nascosta in
Dio
Cristo
L'ultima Cena L'arrivo finale
Grande Entrata |[deposto nel
(Cenacolo) di Cristo
sepolcro
Collocazione dei La sepoltura di
Cristo disteso Il Tabernacolo
Doni sulla Cristo nella
nel sepolcro [preparato]
Tavola Santa tomba
La nostra
La
unione La Crocifissione di||Morte di Cristo, ||L'elevazione di
Risurrezione La Risurrezione di
Anafora futura con Cristo, la Morte e [|Risurrezione, e ||Cristo sulla
di Cristo dai Cristo
gli Spiriti la Risurrezione ||Ascensione Croce
morti
celesti
L'unione di
La Zoon (la Vita)||La Risurrezione
tutti i fedeli
=La Comunione||e la
Elevazione con Dio
dello Spirito proclamazione
nell'eta a
Santo del Regno
venire
L'Ascensione e
L'Ascensione e
Dopo la la lode della
I'arrivo dello
Comunione proclamazione
Spirito
del Signore
Figura 1.8

8 Figura 1 da: Hugh Whybrew, La liturgia ortodossa (Crestwood, New York: SVS Press, 1996), pp 182-183




La struttura, il contenuto e il processo dell'Eucaristia — un commento introduttivo

Prima della Liturgia, ma dopo le preghiere personali di preparazione e vestizione, il sacerdote e
il diacono preparano i Santi Doni in silenzio sull'altare. Il popolo offre le sue preghiere per i vivi e i
defunti; e questi sono offerti insieme a particelle della prosfora o pane eucaristico che sara stato
preparato, con la preghiera, da alcuni dei credenti. Si commemora tutta la compagnia in cielo e in
terra. L'Eucaristia € un'oblazione o offerta della Chiesa per tutti a Dio.

Subito prima dell'inizio dell'Eucaristia, il diacono si rivolge al sacerdote e dice: "E tempo che il
Signore agisca!". Pertanto, la Liturgia non & una mera commemorazione umana destinata a
deliziare, ispirare o addirittura mortificare i fedeli. La Chiesa vive nella liberta dell'azione divina che
impartisce ai credenti la liberta e la gioia del cielo. Immediatamente il sacerdote benedice Dio:
"Benedetto é il regno del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo". La scena & pronta per la
glorificazione dei Misteri glorificanti di Dio in Cristo che devono essere rivelati. || Regno & a portata
di mano e deve venire!

Alcuni hanno commentato negativamente il carattere ripetitivo delle molteplici litanie nella
Liturgia e in altri servizi. Per gli ortodossi, tuttavia, queste sono gloriose ed essenziali respirazioni
ritmiche del popolo in preghiera, che inspirano la misericordia di Dio ("Signore abbi pieta") ed
espirano le suppliche al Signore per la Chiesa e per il mondo intero. Le Grandi Litanie all'inizio della
Liturgia danno il tono a cio che segue.

La sezione liturgica che precede il Piccolo Ingresso ha una storia educativa. In origine, questo
materiale antifonale in tre parti veniva cantato (almeno a Costantinopoli) fuori dalla chiesa in una
processione stazionaria, con I'Eucaristia che iniziava allora dal cosiddetto Piccolo Ingresso. Questo
materiale e stato ora assorbito nella Liturgia stessa, ma senza molta coerenza di contenuto o di
pratica. La tradizione slava mantiene la pratica, probabilmente precedente, dei salmi e dei cantici
tipici, a volte abbreviati; la tradizione greca ha sostituito al loro posto i ritornelli festivi. L'unica parte
comune invariabile & il famoso inno dell'imperatore Giustiniano: "Figlio unigenito".

Tale evoluzione e variazione nella pratica liturgica potrebbe indurre alcuni a supporre che ogni
tradizione debba tornare al suo "antenato comune" piu primitivo. Tuttavia, la Chiesa ortodossa non
pratica il revisionismo antiquario nella sua pratica liturgica. Il cambiamento di contesto e lo scopo
stesso non merita di essere riconvertito a forme precedenti, a meno che non vi sia stata oscurita o

deformazione. La variazione e lo sviluppo dei servizi liturgici non sono quindi sempre indicativi di un



problema che giustifica una riforma. Il piu delle volte ci sono ragioni buone e giustificabili per un
continuo adattamento a situazioni e contesti diversi. Ad esempio, per quanto riguarda
I'assimilazione delle antifone, la Chiesa ha deciso che essa poteva adempiere adeguatamente a uno
scopo appropriato nel disporre i fedeli ad ascoltare il Vangelo proclamato. Naturalmente questa
potrebbe non essere stata affatto una "nuova" intenzione ma semplicemente un nuovo modo di
fare qualcosa che in realta era sempre stato fatto, la disposizione originale & stata ora sostituita e
perduta.

Nell'affrontare la sezione successiva (la proclamazione del Vangelo preceduta da una lettura
dell'Apostolo), facciamo bene a ricordare che le Scritture pervadono tutta la Liturgia in ogni angolo.
La testimonianza biblica e I'annuncio sono qui concentrati, ma non sono affatto assenti dal resto
dell'Eucaristia o negli altri servizi della Chiesa.

L'interesse caratteristico della proclamazione delle parole della Scrittura e la Parola stessa,
nostro Signore e Dio e Salvatore, Gesu Cristo; il Verbo fatto carne. Tutta la Scrittura € interpretata
alla luce di Lui e lo Spirito Santo & invocato a questo scopo. E impossibile frequentare regolarmente
il culto ortodosso e ascoltare attentamente senza diventare alfabetizzati biblicamente. Inutile dire
che I'omelia dovrebbe essere predicata a questo punto... almeno in conformita con I'antica pratica
invariabile. Rimandare I'omelia alla fine della Liturgia € una concessione alla debolezza (in relazione
al ritardo nella presenza di molti) e non dovrebbe avvenire.

E istruttivo considerare 'intera sezione successiva come la preparazione alla Santa Oblazione,
dalle litanie fino al Grande Ingresso al Simbolo della Fede (il Credo di Nicea-Costantinopoli). In primo
luogo, dopo la conclusione delle litanie con quella dei catecumeni, nella Chiesa primitiva i
catecumeni venivano congedati. | non battezzati non rimanevano per |'Anafora, la Preghiera
Eucaristica e la Santa Comunione. Il Battesimo e precisamente l'ingresso nel Mistero di Cristo, e la
sua Chiesa ¢ I'espressione sacramentale della Santa Comunione. Ampiamente ignorata oggi, questa
pratica normativa primitiva & stata complicata dalla questione degli eterodossi o dei catecumeni
che vogliono adorare con gli ortodossi a questo punto, ma senza essere in comunione sacramentale
con gli ortodossi. Questo pud essere certamente l'approccio pastoralmente piu sensibile ma,
francamente, € nel migliore dei casi anomalo nella celebrazione contemporanea dell'Eucaristia. Una
possibile soluzione potrebbe essere quella di rimuovere I'obbligo che gli eterodossi e i catecumeni
debbano lasciare la chiesa a questo punto o, preferibilmente, riconoscere che la loro presenza
indichi, in qualche modo, che sono i benvenuti a rimanere nella Chiesa, manifestando la speranza

che saranno presto battezzati. Qualunque sia la soluzione di questa anomalia, l'obiettivo &



precisamente quello dichiarato da padre Vassilios Papavassiliou: invitare coloro che non sono
cristiani ortodossi "a venire e vedere come i cristiani ortodossi di tutto il mondo adorano" e a
sperimentare in prima persona "la profondita con cui questo servizio speciale offre ai suoi
partecipanti un modo per incontrare Dio".”

Il Grande Ingresso con i Doni procede dopo le litanie. Cio si realizza con grande solennita e fa si
che alcuni si chiedano perché sia cosi, poiché il pane e il vino non sono ancora il Corpo e il Sangue
di Cristo. Gli ortodossi, tuttavia, non hanno un concetto esattamente lineare del tempo. Come il
popolo di Dio nell'Antica Alleanza, rendiamo grazie a Dio per il futuro che ¢ gia presente per noi e,
in effetti, anche per il passato. Molti hanno familiarita con il concetto giudaico-cristiano di
"anamnesi", o attualizzazione nel momento presente, dalla Pasqua stessa alla Seconda Venuta.
Come i riti liturgici ribadiscono continuamente, soprattutto durante le Grandi Feste dell'anno
liturgico, tutto € "ora", poiché il Regno interseca ogni singola coordinata nel continuum spazio-
temporale. Piu tardi, nell'Anafora, l'intera dispensazione della salvezza sara resa presente. Qui, nel
Grande Ingresso, questa rivelazione € anticipata e venerata.

Anche il Credo fa parte della preparazione all'Oblazione, anche se non é stato introdotto nella
Liturgia se non un po' tardi. Il motivo & chiaro gia dalla prefazione: "Amiamoci gli uni gli altri, affinché
possiamo confessare con un solo animo... ". La confessione di fede e inseparabile dalla festa
dell'amore. Il cristianesimo non puo mai essere trasformato in una speculazione astratta o in una
posizione ideologica senza fare un grave danno alla sua vera identita. Diciamo la Verita nell’amore.

Naturalmente, quando questi preparativi sono conclusi, puo iniziare la Festa dell'’Amore; e,
naturalmente, la nota caratteristica e il ringraziamento - I'etimologia e la prassi dell'Eucaristia. La
parola greca eucharistia significa "rendimento di grazie".'° Gli antichi riti eucaristici sono presentiin
queste preghiere dell'anafora, sia nei riti composti che in quelli propri dell'uso del vescovo nella sua
chiesa locale, mantenendo una continuita con la prassi apostolica e un'universalita in accordo con
le altre chiese attraverso i loro vescovi. San Paolo lo chiarisce nella prefazione al suo breve estratto

della Liturgia. Egli sottolinea di trasmettere cio che egli stesso ha ricevuto.

9 Padre Vassilios Papavassiliou, Viaggio verso il Regno: uno sguardo dall'interno alla liturgia e alle credenze della Chiesa
ortodossa orientale (Brewster, MA: Paraclete Press, 2012), p. 3. | 20 capitoli di questo libro prendono in considerazione
le diverse sezioni della Liturgia Eucaristica Servizio. Per ulteriori riflessioni sulle diverse parti dell'Eucaristia, vedi anche
A Monk of the Eastern Church [Padre Lev Gillet], Serve the Lord with Liedness: Basic Reflections on the Eucharist and the
Priest, Our Life in the Liturgy (Crestwood, NY: St. Vladimir's Seminary Press, 1990). Tradotto dall'edizione francese del
1962 da Padre John Breck.

10 vedi John Anthony McGuckin, "Eucharist" in The Westminster Handbook to Patristic Theology (Londra: Westminster
John Knox Press, 2004), pp. 126-127 che fornisce una sintetica teologia dell'Eucaristia e commenta gli scritti dei Padri
della Chiesa.



“lo, infatti, ho ricevuto dal Signore quello che a mia volta vi ho trasmesso: il Signore Gesu, nella
notte in cui veniva tradito, prese del pane e, dopo aver reso grazie, lo spezzo e disse: "Questo
é il mio corpo, che é per voi; fate questo in memoria di me". Allo stesso modo, dopo aver
cenato, prese anche il calice, dicendo: "Questo calice e la nuova alleanza nel mio sangue; fate
questo, ogni volta che ne bevete, in memoria di me". Ogni volta, infatti, che mangiate questo
pane e bevete al calice, voi annunciate la morte del Signore, finché egli venga.” (1 Corinti
11:23-26)
Mentre la Liturgia si muove attraverso il ringraziamento, notiamo come i Santi Doni stessi diventino
il luogo dell'opera redentrice di Dio in Cristo e dell'opera rigeneratrice dello Spirito Santo. Questo e
presentato classicamente nelle parole dell'istituzione usate da Cristo nell'Ultima Cena e
nell'invocazione dello Spirito Santo (I'epiklesis), in modo significativo sia sul Popolo che sui Doni. Qui
e chiaramente previsto che i Santi Misteri conferiranno santita ai credenti quando riceveranno e
risponderanno fedelmente a Cristo e allo Spirito Santo, entrambi offerti senza tempo dal Padre. Tale
fede da parte dei credenti non & necessaria per la trasformazione eucaristica in sé, ma piuttosto per
la sua azione trasformativa nella e attraverso la vita dei credenti stessi. L'ambito in cui avviene
guesta crescita personale nella santita & sempre la Chiesa, per questo i Santi con la Theotokos sono
sempre venerati prima di ricevere la Santa Comunione. E il Padre Nostro che annuncia
immediatamente lo spezzare del Corpo, il Pane del Cielo, e la sua ricezione insieme al Sangue di
Cristo da parte dei fedeli. Tutte le numerose preghiere di ringraziamento che seguono la Santa
Comunione aiutano la comunita a scendere dalle altezze trasfiguranti della comunione eucaristica
per essere il Corpo di Cristo nel mondo, indicando che, cosi come i fedeli hanno ricevuto il Corpo di
Cristo dal cielo, I'importanza di quel Corpo per il mondo non e stata dimenticata. Questa ascesa al
Regno che irrompe, il Regno che ha fatto irruzione nelle nostre vite, & seguita mediante la
dispersione apostolica di questo lievito nel mondo e poi la sua ri-raccolta nella Chiesa. Le parole
dell'antica speranza espresse nella Didaché rimangono vere oggi:
Come questo pane spezzato fu sparso sui colli, si raduno e divenne una cosa sola, cosi la tua

chiesa sia radunata dai confini della terra nel tuo regno. Per te é la gloria e la potenza per
mezzo di Gest Cristo per sempre.

Questa e I'Eucaristia — la Divina Liturgia — e si trova sia nel cuore della Chiesa sia nelle energie di Dio
nel mondo. Nell'Eucaristia, i cristiani sono trasformati dalla potenza dello Spirito nel loro vero io

nell'amore di Dio per tutti, perché veramente..."Egli € un Dio buono che ama I'umanita”.

11 | a Didaché, 9.4: a http://www.paracletepress.com/didache.html



Omiletica

13b: Contesto: Personale, Sociale e Spirituale

Riassunto

La lezione di "Omiletica" esplora il triplice contesto in cui si svolge la predicazione. Evidenzia la
necessita per i predicatori di impegnarsi profondamente con la propria vita personale, riconoscendo
la necessita dell'autoesame, dell'umilta e dell'accettazione, attingendo anche a tradizioni spirituali
come il Salmo 50 (51) e gli insegnamenti di San Gregorio Magno. La dimensione sociale é affrontata
attraverso l'appello alla consapevolezza degli altri, sottolineando la riconciliazione, I'empatia e la
comunicazione, attingendo a intuizioni teologiche e riflessioni sulla connessione umana. Nel
complesso, la sezione sostiene che l'omiletica efficace richiede un equilibrio armonioso tra integrita
personale, comprensione sociale e profondita spirituale per trasmettere fedelmente la Parola di Dio

agli altri.
La predicazione si svolge all'interno di tre contesti molto diversi: personale, sociale e spirituale.

E essenziale che un predicatore si immerga in ciascuno di questi contesti, e poi impari a riunire

gueste prospettive in un‘omelia che porti la Parola di Dio agli altri.

La predicazione: la dimensione personale

Quando il sacerdote o il diacono incensano la chiesa prima del Grande Ingresso della Divina
Liturgia, cosi come durante le funzioni del Mattutino (Orthros), della Terza Ora e di Compieta,

recitano in silenzio l'intero Salmo 50 (51) che contiene le parole del versetto 6: "Ecco, tu vuoi la
verita nell'essere interiore; insegnami dunque la sapienza nel mio cuore segreto".? La parola ebraica
tradotta "essere interiore" & tiih6t che denota "la residenza della verita o fedelta".® Per ottenere tale

verita nell'intimo del proprio essere & necessario un processo di purificazione in cui la persona —

maschio o femmina, sacerdote o laico — & piena «di gioia e di letizia» e in cui «le ossa che tu hai

12 La traduzione & tratta dal bellissimo Libro di preghiere in conformita con la tradizione della Chiesa ortodossa orientale,
Rev, 2a ed. (Victoria, Canada: St. Arseny Press, 2011), p. 5, che include quasi 100 pagine di citazioni dei Santi Padri sulla
preghiera. Disponibile presso la Chiesa ortodossa di Tuttii Santi dell'Alaska, www.allsaintsofalaska.ca . Alcune traduzioni
della Bibbia riportano questo versetto come v. 8.
13 R. Laid Harris, Gleason L. Archer, Jr. & Bruce K. Waltke (a cura di), Theological Wordbook of the Old Testament
(Chicago: Moody Press, 1980), vol. 1, p. 347/802.




spezzato gioiscono» (v. 7-8). Conosciamo meglio le parole del v. 10: "Crea in me, o Dio, un cuore
puro, e rinnova in me uno spirito saldo". Tuttavia, tale esperienza di "cuore puro" e "spirito saldo"
e spesso preceduta dalla rottura e dalla guarigione delle ossa. | predicatori devono essere disposti
a sperimentare quella rottura dei propri supporti strutturali iniziali e delle idee per ogni sermone.
Come Giacobbe che lottd con Dio stesso per ottenere una benedizione (Genesi 32:24-32), i
predicatori che adorano e predicano "in spirito e verita" (Giovanni 4:24) spesso si trovano zoppicanti
a causa dell'incontro delle loro idee con quelle del Signore.

La dimensione personale della nostra vita pud essere inquietantemente disordinata, a volte
disturbante per noi e a volte disturbante per gli altri. Mentre ci muoviamo attraverso le varie fasi
della vita, accumuliamo un bagaglio, qualunque termine venga usato per descrivere quel bagaglio:
peccato, inadeguatezza, fallimento. Da bambini dobbiamo imparare a fidarci degli altri; e se non
sperimentiamo la fiducia in tenera eta, in una fase successiva della nostra vita possiamo ancora
imparare a fidarci degli altri. Erik Erickson ha utilizzato una narrazione psicologica che si conclude
nella vecchiaia (dopo i 65 anni) con la battaglia tra integrita e disperazione.* Per ottenere I'integrita
personale & necessario sia il rispetto per la sapienza passata, sia "l'accettazione del proprio e unico
ciclo divita e delle persone che vi hanno avuto un significato . . . liberi dal desiderio di essere diversi,
e dall'accettazione del fatto che la propria vita & una propria responsabilita".® | cristiani chiamano
giustamente questa prontezza ad accettare gli altri come perdono. Inoltre, abbiamo anche bisogno
di accettarci come siamo, anche se cerchiamo di cambiare attraverso la grazia di Dio. | predicatori
che non hanno ancora riconosciuto che la loro vita & una loro responsabilita proietteranno la loro
visione limitata di sé stessi su una comunita che non imparera mai che ognuno di noi & solo davanti
a Dio.

Nel considerare la dimensione personale della predicazione, un ultimo avvertimento &
necessario. Nel Libro della Regola Pastorale, San Gregorio Magno dedica |'ultimo capitolo al tema

"Che il predicatore, dopo aver fatto tutto cid che e richiesto, ritorni a sé stesso in modo da non
inorgoglirsi della sua vita o della sua predicazione".'® Le sue intuizioni del VI secolo rimangono

altrettanto importanti oggi:

14 Erik Erickson, Il ciclo di vita completato (New York: W. W. Norton, 1982), pp. 32-33. Le idee contenute in questo
paragrafo sono state ulteriormente sviluppate in un quadro cristiano da Matthew Linn, Sheila Fabricant [Linn] e Dennis
Linn in Healing the Eight Stages of Life (New York: Paulist Press, 1988), in particolare p. 23ff.

15 Erik, Erickson, "ldentita e ciclo di vita", Psychological Issues, 1:1 (1959), 98. Citato da Linn, Fabricant & Linn, p. 204.
16 san Gregorio Magno, Il libro della regola pastorale, tradotto con un'introduzione di George E. Demacopoulos
(Crestwood, NY: St. Vladimir's Seminary Press, 2007), p. 209.



Poiché accade spesso che quando un sermone viene pronunciato in conformita con un alto
standard, I'anima di chi parla é gonfiata dalle gioie nascoste dell'autoesaltazione, quindi é
necessario che si presti molta attenzione affinché possa sentire il pungiglione di una coscienza
timorosa. Altrimenti, colui che é in grado di riportare gli altri alla salute ignorera sé stesso e
sviluppera il gonfiore dell'orgoglio. Non abbandoni sé stesso aiutando gli altri e non inciampi
mentre permette agli altri di rialzarsi.’”

Come San Gregorio anche noi possiamo essere "sballottati avanti e indietro dalle onde del peccato"

o dalla possibilita del peccato. Pertanto, anche noi dobbiamo rivolgerci agli altri "nel naufragio di

guesta vita" e dire ai fratelli cristiani le stesse umili parole con cui san Gregorio chiude il Libro della

Regola pastorale: "Ti prego di sostenermi con la tavola delle tue preghiere, affinché le tue mani

piene di merito mi sollevino, poiché il mio peso mi fa affondare".!8

La predicazione: la dimensione sociale

Il comando senza soluzione di continuita di Gesu Cristo nei Vangeli di predicare (Marco 16:15),
insegnare, battezzare e "fare discepoli tutti i popoli " (Matteo 28:19-20) richiede non solo una
notevole consapevolezza personale di sé, ma anche la consapevolezza degli altri. Nel mezzo
dell'essenziale guarigione personale nelle varie fasi della nostra vita, dobbiamo anche cercare la
"riconciliazione con Dio", che & "una precondizione necessaria per la riconciliazione con ogni
altro™.%® In quello che & stato definito "un modello completo per l'intera teologia cristiana", il
metropolita John Zizioulas ha sottolineato in Comunione e alterita come "la paura dell'altro non &
in realta altro che la paura del diverso; tutti noi vogliamo in qualche modo proiettare nell'altro il
modello di noi stessi...".2% Percid, quali che siano i nostri punti di forza e di debolezza, ogni
predicatore deve tendere la mano per comunicare agli altri. Come ha riflettuto la filosofa cattolica
Simone Weil, "ogni separazione [tra gli esseri umani] € un legame", perché proprio come "due
prigionieriin celle adiacenti imparano, in un periodo di tempo molto lungo, a parlare I'uno con I'altro

battendo sul muro",? anche i predicatori devono imparare a battere e ad ascoltare, mentre cercano

17's. Gregorio Magno, Il libro della regola pastorale, p. 209.

185, Gregorio Magno, Il libro della regola pastorale, p. 212.

1% Metropolita John D. Zizioulas, Comunione e alterita: ulteriori studi sulla personalitd e la Chiesa, a cura di Paul
McPartlan (New York: T & T Clark, 2006), p. 2.

20 Comunione e alteritd, p. 2. La citazione sul significato di questo libro & dell'ex arcivescovo di Canterbury, Rowan
Williams nella Prefazione, p. xi.

21 Simone Weil, citato da Stephen Grosz, The Examination Life: How We Lose and Find Yourself (Londra: Vintage/Random
Hall, 2014, p. xii.



di avvicinare sé stessi e le loro congregazioni nell'amicizia con Dio e tra di loro.

Il comando che San Paolo diede a San Timoteo di predicare la Parola si applica a tutti i
predicatori quando riflettono su quale messaggio trasmettere, come trasmetterlo e come adattare
al meglio quel messaggio ai loro ascoltatori:

Ti scongiuro davanti a Dio e a Cristo Gesu, che verra a giudicare i vivi e i morti, per la sua
manifestazione e il suo regno: annuncia la Parola, insisti al momento opportuno e non
opportuno, ammonisci, rimprovera, esorta con ogni magnanimita e insegnamento (2 Timoteo
4:1-2).
Le due parole greche che sono tradotte come "predicare" nel Nuovo Testamento sono evangelizo
che significa "annunciare la buona novella" e kéryssé che significa "proclamare, annunciare
pubblicamente".?? Poiché questa buona notizia & proclamata pubblicamente nella Bibbia, &
importante che ciascuno di noi predicatori 'tocchi e ascolti' quella Parola, proprio come cerchiamo
di comunicare ad altri.

In tempi diversi e culture diverse, il modo di comunicare quella Parola potrebbe differire dalle

pratiche della Chiesa primitiva. Tuttavia, tutti i predicatori dovrebbero essere consapevoli che:
i migliori esempi di predicazione da parte dei primi Apostoli si trovano nei sermoni registrati
negli Atti, in particolare due di Pietro (Atti 2:14-41; 3:11-26) e due di Paolo (Atti 13:16-43;
17:22-31). Gli elementi comuni in questi sermoni rivelano verita fondamentali che sono state
predicate quando i credenti all'inizio della Chiesa si sono messi a evangelizzare il mondo: Gesu,
la persona storica, é stato crocifisso e risorto in conformita con le Scritture. Egli, il Messia
promesso, deve essere ricevuto per fede con pentimento.??
Sebbene il significato che Gesu ¢ il Messia, il Cristo, I'Unto, sia comunicato chiaramente sia da San
Pietro che da San Paolo, il contenuto preciso di ogni sermone dipende dal fatto che il predicatore
stia parlando solo agli ebrei, come nei primi due sermoni di San Pietro, o sia agli ebrei sia ai gentili,
come nel primo sermone di San Paolo, o solo agli "Uomini di Atene", come nel secondo sermone di
San Paolo.

Quando il predicatore si protende per comunicare la Parola agli altri, la comunita ha la
responsabilita di tendere la mano al predicatore e di riflettere se la Parola che viene predicata parla
loro. C'€ qui una responsabilita reciproca in cui la dimensione sociale della predicazione &

fondamentale. Una storia rabbinica merita riflessione:

22 L.awrence O. Richards, Dizionario espositivo delle parole bibliche (Grand Rapids, MI: Marshall Pickering, 1985), p. 501.
3 Richards, Dizionario espositivo delle parole della Bibbia, p. 501.



Prima del tempo, quando il mondo era giovane, due fratelli condividevano un campo e un
mulino, dividendo ogni notte equamente il grano che avevano macinato durante il giorno. Un
fratello viveva da solo; I'altro aveva una moglie e una famiglia numerosa. Ora il fratello single
penso un giorno tra sé e sé: 'non é proprio giusto dividere il grano in modo uniforme. Ho solo
me stesso da curare, ma mio fratello ha dei figli da sfamare". Cosi ogni notte portava
segretamente un po' del suo grano al granaio di suo fratello perché non ne rimanesse mai
senza.

Ma un giorno il fratello sposato disse a se stesso: "Non é proprio giusto dividere il grano in
modo uniforme, perché ho dei figli che mi accudiranno nella vecchiaia, ma mio fratello non ha
nessuno. Che cosa fara quando sara vecchio?" Cosi ogni notte portava segretamente un po'
del suo grano nel granaio di suo fratello. Di conseqguenza, entrambi si ritrovavano sempre
misteriosamente riforniti ogni mattina con la loro scorta di grano.

Poi una notte si sono incontrati a meta strada tra le loro due case, improvvisamente si sono
resi conto di quello che stava succedendo e si sono abbracciati con amore. La storia narra che

Dio assistette al loro incontro e proclamo: 'questo é un luogo santo, un luogo d'amore, ed é

qui che il mio tempio sara costruito’. E cosi é stato. Il luogo santo dove Dio si fa conoscere al
suo popolo é il luogo in cui I'essere umano si scopre nell'amore.?*

Cosi possa essere sempre nel rapporto tra un predicatore competente e una comunita in ricerca.

La predicazione: la dimensione spirituale

Considerando le dimensioni personali e sociali della predicazione, sara chiaro che ogni
predicatore deve cercare di essere tutt'uno con Dio e con lo scopo di Dio per la propria vita.
Imparare a predicare bene & una ricerca che dura tutta la vita e che richiede uno studio diligente
(specialmente della Bibbia e dei Padri della Chiesa e della vita dei santi), la preghiera (sia personale
che comunitaria) e una ricerca genuina della volonta di Dio.

Una risorsa ortodossa di immenso aiuto, facilmente consultabile da chiunque abbia una
connessione internet, & il sito web dell'lstituto dei Predicatori all'indirizzo:

www.preachersinstitute.com presso il quale & disponibile il libro di Umberto dei Romani, Sulla

formazione dei predicatori.?® La predicazione non & "un'opzione morbida", né un percorso pronto

24 Belden C. Lane, "Storie rabbiniche", come riportato in Matthew Linn, Sheila Fabricant [Linn] e Dennis Linn, Healing
the Eight Stages of Life, pp.179-180.
%5 Come sottolinea padre John Peck, direttore dell'lstituto dei Predicatori, questo testo dell'omiletica bizantina &



per I'accrescimento personale, come sara evidente dai consigli su "come si dovrebbe iniziare questo
ufficio" di predicazione dati in Sulla formazione dei predicatori:
Cisono alcuni che vogliono essere predicatori prima di essersi completamente liberati
dei loro difetti, e rivendicano il diritto riferendosi a Isaia che disse al Signore: 'Eccomi,
eccomi. Chiamami' (Isaia 6:8). Non osservano che il Profeta era stato, prima di tutto,
purificato. "Colui che chiese di essere inviato cosi", ci dice san Gregorio, "aveva
precedentemente sentito I'angelo purificare le sue labbra con un carbone ardente
preso dall'altare, in modo che nessuno osasse rivendicare in seguito il diritto di
entrare nel santo ministero prima di essere stato degnamente purificato.
Alcuni, per quanto purificati non hanno ancora ricevuto tutti i doni
soprannaturali indispensabili per poterli distribuire agli altri: "ci sono alcuni”, dice San
Bernardo, "che mostrano un tale ardore nel comunicare agli altri i benefici spirituali,
che ritengono di dover dispensare questi benefici prima di possederli. Se si desidera
agire con discernimento, abbiate cura di diventare un serbatoio prima di diventare

un canale; perché il secondo ha la funzione di ricevere e diffondere, mentre il primo
attende di essere riempito prima di scaricare una sovrabbondanza.?®

Cerchiamo tutti di essere serbatoi dello Spirito Santo prima di cercare di predicare agli altri come

canali della Parola.

"completamente in linea con I'opera di San Giovanni Crisostomo, "Sul sacerdozio", e di "Sulla regola pastorale" di San
Gregorio Magno, p. 7.
268 Sulla formazione dei predicatori, Capitolo 3, "Come si dovrebbe iniziare questo ufficio", pp. 76-77.



