
 

UNITA' 1B LITURGIA E OMILETICA 

LITURGIA 

13a: L'Eucaristia 

Riassunto 

La lezione esplora il significato teologico e liturgico dell'Eucaristia, concentrandosi sul suo ruolo 

centrale nel culto cristiano. Inizia illustrando il comandamento di Cristo nell'Ultima Cena: "Fate questo 

in memoria di me", stabilendo l'Eucaristia come continuazione della Cena Mistica. 

 

Contesto storico ed evoluzione 

L'analisi evidenzia le differenze tra l'Ultima Cena e l'Eucaristia contemporanea, in particolare per 

quanto riguarda il modo della Presenza di Cristo. All'Ultima Cena, Gesù era presente come un 

individuo incarnato soggetto alla mortalità. Dopo la Risurrezione, la Sua Presenza nell'Eucaristia 

riflette il potere trasformativo di Cristo Risorto, mediato sia dalla Parola che dallo Spirito. Questa 

trasformazione raggiunge il suo compimento a Pentecoste, sottolineando l'interazione delle "due 

mani" del Padre – il Logos/Figlio e lo Spirito – nella teologia ortodossa. 

 

Pasqua ebraica e simbolismo 

Nella lezione ci si chiede se l'Ultima Cena fosse un pasto pasquale, suggerendo che potrebbe 

essere stato un pasto ebraico chaburah condiviso tra un rabbino e i discepoli. A differenza del Seder 

di Pesach, il pane azzimo probabilmente non veniva usato e il pane veniva benedetto prima del vino, 

a differenza della pratica eucaristica cristiana. Questa distinzione chiarisce perché le liturgie ortodosse 

evitano il pane azzimo. 

 

Interpretazione pedagogica e dinamiche eucaristiche 

L'Eucaristia è descritta come un mistero incarnato fondato sulla assunzione della carne umana 

da parte del Figlio. L'autore critica le sovrapposizioni simboliche applicate alle azioni eucaristiche nel 

corso dei secoli, poiché queste interpretazioni rischiano di oscurare le dinamiche intrinseche 

dell'Eucaristia. Si sostiene che le azioni eucaristiche stesse hanno un significato profondo e non 

dovrebbero essere sepolte sotto strati incoerenti di simbolismo. 



 

 

Struttura e preparazione 

La struttura dell'Eucaristia comprende le preghiere preparatorie e la preparazione silenziosa dei 

Santi Doni da parte del sacerdote e del diacono. Durante si prega per i vivi e per i defunti, unendo la 

comunità all'assemblea celeste. L'Eucaristia è presentata come un'oblazione, un'offerta sacra della 

Chiesa a Dio. 

Il documento si conclude sottolineando il ruolo unificante e trasformativo dell'Eucaristia nel culto 

cristiano, inquadrandola come un mistero essenziale profondamente intrecciato con l'Incarnazione 

e la Risurrezione. 

 

Pasqua ebraica e simbolismo 

L'Eucaristia, o la Divina Liturgia, è senza dubbio l'atto centrale del culto cristiano in quanto 

rappresenta un comandamento specifico di nostro Signore durante l'Ultima Cena (spesso 

conosciuta nell'Ortodossia come "la Cena Mistica"): "Fate questo in memoria di me" (Luca 22:19). 

Ci sono altre ragioni per questa centralità, e queste diventeranno chiare in questa analisi. In primo 

luogo, dobbiamo considerare quale rapporto ha l'Ultima Cena con la forma evoluta dell'Eucaristia 

contemporanea. L'Ultima Cena e l'Eucaristia non sono identiche in due importanti sensi, e 

riguardano il modo della presenza di Cristo e il corrispondente contesto della celebrazione. 

All'Ultima Cena Gesù era presente come una persona incarnata ancora soggetta alla morte, che 

portava in sé (come tutti devono) le conseguenze del peccato umano: la mortalità. Dopo la 

risurrezione che sconfigge la morte e annulla il peccato, il suo modo di Presenza subì due importanti 

cambiamenti, anticipati in Giovanni 6 e realizzati in Luca 24. Da questo punto in poi è Cristo Risorto 

che si manifesterà nello Spezzare il Pane e questa Presenza si trova precisamente nel Corpo e nel 

Sangue sia per la sua stessa parola, essendo Lui stesso la Parola dal Padre e la potenza trasformante 

dello Spirito, anch'esso dal Padre. Questa Presenza eucaristica non pregiudica la Sua Presenza 

altrove e ovunque. Questo modo di Presenza, tuttavia, è diverso da quello dell'Ultima Cena, dove il 

Regno di Dio sta prendendo slancio man mano che si avvicina l'ora della morte di Cristo, ma non è 

ancora mediato da Cristo Risorto. Quando Egli sarà risuscitato dai morti, la Sua Presenza si 

manifesterà nella comunità ricostituita di Israele, cioè la Chiesa dell'Oikumene, la Santa Chiesa 

Cattolica. Questa trasformazione non è completa fino alla Pentecoste; quindi, anche la Risurrezione 

non è la svolta decisiva nell'evoluzione dell'Eucaristia. Come ci ricorda sant'Ireneo, il Padre ha due 



 

mani, il Logos/Figlio e lo Spirito. Questa insistenza degli ortodossi sul potere trasformante sia della 

Parola che dello Spirito1 ha profonde implicazioni per l'Eucaristia nelle Parole dell'Istituzione e 

nell'Epiklesis, come scopriremo tra poco. 

Rimangono altre due questioni controverse prima di poter iniziare il nostro commento alla 

Divina Liturgia. L'Ultima Cena è stata un vero e proprio pasto pasquale? L'Eucaristia ha una sua 

legittima pedagogia, una sovrapposizione di significato portata dalle stesse azioni eucaristiche? 

Come esempio classico di questo simbolismo pedagogico potremmo citare il Grande Ingresso come 

significato della salita di Cristo a Gerusalemme prima della sua Passione.2  

Che l'Ultima Cena sia stata celebrata nel periodo della Pasqua è chiaro da tutti i Vangeli. Di 

conseguenza, i temi della Pasqua ebraica sia della soteriologia cristiana che della teologia eucaristica 

sono direttamente applicabili. Tuttavia, la cronologia di San Giovanni è diversa da quella dei 

sinottici, dove l'Ultima Cena è un pasto pasquale.3 San Giovanni pone l'Ultima Cena la notte prima 

della Pasqua.4 Dato che il carattere pasquale del pasto stesso non è affatto stabilito nei vangeli 

sinottici, sembra almeno probabile che l'Ultima Cena non fosse essa stessa un Seder pasquale. Una 

possibilità più probabile per questo pasto è la 'chaburah' ebraica che nell'ebraismo del primo secolo 

sarebbe stata condivisa tra i membri di qualsiasi gruppo stretto con interessi comuni; in questo caso, 

un pasto sacro condiviso tra un rabbino e i suoi discepoli.5 In quanto tale, il pane azzimo non sarebbe 

stato usato e, a differenza del Seder di Pasqua, il pane veniva benedetto per primo, non il vino (come 

nell'Eucaristia cristiana). Questo spiega anche perché un matzo cristiano o pane azzimo non viene 

utilizzato nelle liturgie eucaristiche ortodosse. 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 Ireneo, Adversus haereses V, 6, 6-7 
2 Nicholas Cabasilas, Un commento alla Divina Liturgia (Crestwood, NY: SVS Press, 1998), p.65 
3 Marco 14:16; Matteo 26:17; Luca 22:7 
4 Giovanni 13:1 
5 Questo punto di vista è stato fortemente sostenuto da Padre Louis Bouyer in Eucharist: Theology and Spirituality of 
the Eucharistic Prayer (Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, 1973), cap. 2-5 



 

La centralità dell'Eucaristia nel culto cristiano 

 

 

 

 

La questione del significato dell'Eucaristia in un contesto pedagogico è più semplice. Va 

ricordato che "l'Eucaristia è fondamentalmente un mistero incarnato: si fonda sull'assunzione della 

carne umana da parte del Figlio e sul fatto che diventa una persona di vera natura umana".6 

Commentatori come padre Alexander Schmemann hanno deplorato la sovrapposizione simbolica 

di significati che sono stati artificialmente applicati alle azioni eucaristiche nel corso dei secoli 

(Figura 1). Li considerava artificiosi, incoerenti e, cosa più importante, oscuranti le stesse azioni 

eucaristiche.7 Siamo d'accordo con la sua opinione. Per quanto comprensibili potessero essere tali 

dispositivi pedagogici in un'epoca pre-alfabetizzata, essi non hanno posto nella Chiesa di oggi. 

L'azione eucaristica ha una sua dinamica, da non seppellire sotto strati sempre mutevoli e incoerenti 

di interpretazione sovrapposta. Ci rivolgiamo ora a questa dinamica quando consideriamo le diverse 

parti dell'Eucaristia. 

 

 
6 M. C. Steenberg, "Eucaristia", in John Anthony McGuckin (a cura di), The Concise Encyclopedia of Orthodox Christianity 
(Chichester, West Sussex: Wiley Blackwell, 2014), pp. 185-189. 
7 Alexander Schmemann, Simboli e simbolismo nella liturgia bizantina in liturgia e tradizione (Crestwood, NY: SVS Press), 
cap. 8; originariamente pubblicato in D. Constantelos (a cura di), Teologia ortodossa e diaconia, Festschrift Iakovos, 
(Brookline MA: Hellenic College Press, 1981), pp. 91-102. 



 

Funzione 

Liturgica 

Teodoro di 

Mopsuestia 

Massimo il 

Confessore 
Germano Nicola di Andida 

Nicola 

Cabasilas 

Simeone di 

Tessalonica 

Protesi 

(Preparazione 

dei Doni) 

Cristo 

deposto nel 

sepolcro 

Cristo 

disteso nel 

sepolcro 

Il Sacrificio, 

Passione e Morte 

di Cristo 

La Verginale 

Nascita e la Vita 

Nascosta prima 

del Battesimo 

L'Incarnazione 

e i primi anni di 

Cristo, la 

Passione e la 

Morte 

prefigurate 

Sacrificio di 

Cristo, la Sua 

Passione e 

Morte 

prefigurate 

Enarsis (Inizio 

della Liturgia) 

La 

Risurrezione 

di Cristo dai 

morti 

Rivelazione 

della 

salvezza 

nascosta in 

Dio 

La prefigurazione 

profetica 

dell'Incarnazione 

Profezia della 

manifestazione 

dell'Incarnazione 

e del ministero di 

Giovanni il 

Battista 

Profezia della 

venuta di Cristo 

nel tempo 

prima del 

Battesimo 

L'inizio 

dell'opera del 

Verbo 

Incarnato 

Prima Entrata 

La prima 

venuta di 

Cristo nella 

carne, 

Passione e 

Risurrezione 

L'entrata 

del Verbo 

nel mondo 

per rivelare 

il mistero 

della 

salvezza 

L'arrivo del Figlio 

di Dio nel mondo 

e la salvezza 

Manifestazione di 

Cristo al Suo 

Battesimo nel 

Giordano 

La 

manifestazione 

di Cristo al Suo 

Battesimo e la 

Sua missione di 

insegnamento 

La Risurrezione 

e l'Ascensione 

di Cristo, la 

Sua venuta 

Ascesa al Trono 

L'Ascensione 

di Cristo al 

Cielo 

L'unione 

futura 

nostra con 

le potenze 

celesti 

Il compimento 

della Salvezza e 

l'Ascensione 

Passaggio dalla 

Legge e Antica 

Alleanza alla 

Grazia del Nuovo 

Patto 

Il Cristo seduto 

alla destra del 

Padre 

Seduta di 

Cristo alla 

destra del 

Padre 

Matutine 

Istruzione 

nella vita 

cristiana 

L'Istruzione 

nella vita 

cristiana 

Proclamazione 

e Alléluia = I 

profetici doni che 

Dio ha portato 

con l'arrivo di 

Cristo 

La chiamata degli 

Apostoli 

Insegnamento 

di Cristo agli 

Apostoli 

La 

proclamazione 

e la missione 

degli Apostoli 

nel mondo 

Vangelo 

La fine del 

mondo e la 

Seconda 

Venuta di 

Cristo per 

La fine del 

mondo e la 

Seconda 

Venuta di 

Cristo 

Dio portato dalla 

benedizione del 

Vescovo dopo il 

Vangelo = 

Seconda Venuta 

L'insegnamento 

di Cristo 

La 

manifestazione 

di Cristo nel 

Suo 

insegnamento 

La 

proclamazione 

del Vangelo in 

tutto il mondo 



 

Funzione 

Liturgica 

Teodoro di 

Mopsuestia 

Massimo il 

Confessore 
Germano Nicola di Andida 

Nicola 

Cabasilas 

Simeone di 

Tessalonica 

giudicare il 

mondo 

alla folla 

Allontanamento 

dei Catecumeni 

Cristo disteso 

nel sepolcro 

L'entrata 

del Verbo 

nel mondo 

e la 

rivelazione 

del mistero 

della 

salvezza 

nascosta in 

Dio 

Cristo che 

procede verso il 

Suo mistico 

sacrificio 

Il cammino del 

Signore verso 

Gerusalemme nel 

giorno delle 

Palme 

Il viaggio di 

Cristo a 

Gerusalemme e 

la Sua entrata 

nel giorno delle 

Palme 

La fine del 

mondo e il 

consumo 

finale 

Grande Entrata 

Cristo 

deposto nel 

sepolcro 

  
L'ultima Cena 

(Cenacolo) 
 

L'arrivo finale 

di Cristo 

Collocazione dei 

Doni sulla 

Tavola Santa 

Cristo disteso 

nel sepolcro 
 

La sepoltura di 

Cristo nella 

tomba 

Il Tabernacolo 

[preparato] 
  

Anafora 

La 

Risurrezione 

di Cristo dai 

morti 

La nostra 

unione 

futura con 

gli Spiriti 

celesti 

La Risurrezione di 

Cristo 

La Crocifissione di 

Cristo, la Morte e 

la Risurrezione 

Morte di Cristo, 

Risurrezione, e 

Ascensione 

L'elevazione di 

Cristo sulla 

Croce 

Elevazione  

L'unione di 

tutti i fedeli 

con Dio 

nell'età a 

venire 

  

La Zōon (la Vita) 

= La Comunione 

dello Spirito 

Santo 

La Risurrezione 

e la 

proclamazione 

del Regno 

Dopo la 

Comunione 
   

L'Ascensione e 

l'arrivo dello 

Spirito 

 

L'Ascensione e 

la lode della 

proclamazione 

del Signore 

Figura 1.8 

 
8 Figura 1 da: Hugh Whybrew, La liturgia ortodossa (Crestwood, New York: SVS Press, 1996), pp 182-183 



 

 

La struttura, il contenuto e il processo dell'Eucaristia – un commento introduttivo 

Prima della Liturgia, ma dopo le preghiere personali di preparazione e vestizione, il sacerdote e 

il diacono preparano i Santi Doni in silenzio sull'altare. Il popolo offre le sue preghiere per i vivi e i 

defunti; e questi sono offerti insieme a particelle della prosfora o pane eucaristico che sarà stato 

preparato, con la preghiera, da alcuni dei credenti. Si commemora tutta la compagnia in cielo e in 

terra. L'Eucaristia è un'oblazione o offerta della Chiesa per tutti a Dio. 

Subito prima dell'inizio dell'Eucaristia, il diacono si rivolge al sacerdote e dice: "È tempo che il 

Signore agisca!". Pertanto, la Liturgia non è una mera commemorazione umana destinata a 

deliziare, ispirare o addirittura mortificare i fedeli. La Chiesa vive nella libertà dell'azione divina che 

impartisce ai credenti la libertà e la gioia del cielo. Immediatamente il sacerdote benedice Dio: 

"Benedetto è il regno del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo". La scena è pronta per la 

glorificazione dei Misteri glorificanti di Dio in Cristo che devono essere rivelati. Il Regno è a portata 

di mano e deve venire! 

Alcuni hanno commentato negativamente il carattere ripetitivo delle molteplici litanie nella 

Liturgia e in altri servizi. Per gli ortodossi, tuttavia, queste sono gloriose ed essenziali respirazioni 

ritmiche del popolo in preghiera, che inspirano la misericordia di Dio ("Signore abbi pietà") ed 

espirano le suppliche al Signore per la Chiesa e per il mondo intero. Le Grandi Litanie all'inizio della 

Liturgia danno il tono a ciò che segue. 

La sezione liturgica che precede il Piccolo Ingresso ha una storia educativa. In origine, questo 

materiale antifonale in tre parti veniva cantato (almeno a Costantinopoli) fuori dalla chiesa in una 

processione stazionaria, con l'Eucaristia che iniziava allora dal cosiddetto Piccolo Ingresso. Questo 

materiale è stato ora assorbito nella Liturgia stessa, ma senza molta coerenza di contenuto o di 

pratica. La tradizione slava mantiene la pratica, probabilmente precedente, dei salmi e dei cantici 

tipici, a volte abbreviati; la tradizione greca ha sostituito al loro posto i ritornelli festivi. L'unica parte 

comune invariabile è il famoso inno dell'imperatore Giustiniano: "Figlio unigenito". 

Tale evoluzione e variazione nella pratica liturgica potrebbe indurre alcuni a supporre che ogni 

tradizione debba tornare al suo "antenato comune" più primitivo. Tuttavia, la Chiesa ortodossa non 

pratica il revisionismo antiquario nella sua pratica liturgica. Il cambiamento di contesto e lo scopo 

stesso non merita di essere riconvertito a forme precedenti, a meno che non vi sia stata oscurità o 

deformazione. La variazione e lo sviluppo dei servizi liturgici non sono quindi sempre indicativi di un 



 

problema che giustifica una riforma. Il più delle volte ci sono ragioni buone e giustificabili per un 

continuo adattamento a situazioni e contesti diversi. Ad esempio, per quanto riguarda 

l'assimilazione delle antifone, la Chiesa ha deciso che essa poteva adempiere adeguatamente a uno 

scopo appropriato nel disporre i fedeli ad ascoltare il Vangelo proclamato. Naturalmente questa 

potrebbe non essere stata affatto una "nuova" intenzione ma semplicemente un nuovo modo di 

fare qualcosa che in realtà era sempre stato fatto, la disposizione originale è stata ora sostituita e 

perduta. 

Nell'affrontare la sezione successiva (la proclamazione del Vangelo preceduta da una lettura 

dell'Apostolo), facciamo bene a ricordare che le Scritture pervadono tutta la Liturgia in ogni angolo. 

La testimonianza biblica e l'annuncio sono qui concentrati, ma non sono affatto assenti dal resto 

dell'Eucaristia o negli altri servizi della Chiesa. 

L'interesse caratteristico della proclamazione delle parole della Scrittura è la Parola stessa, 

nostro Signore e Dio e Salvatore, Gesù Cristo; il Verbo fatto carne. Tutta la Scrittura è interpretata 

alla luce di Lui e lo Spirito Santo è invocato a questo scopo. È impossibile frequentare regolarmente 

il culto ortodosso e ascoltare attentamente senza diventare alfabetizzati biblicamente. Inutile dire 

che l'omelia dovrebbe essere predicata a questo punto... almeno in conformità con l'antica pratica 

invariabile. Rimandare l'omelia alla fine della Liturgia è una concessione alla debolezza (in relazione 

al ritardo nella presenza di molti) e non dovrebbe avvenire. 

È istruttivo considerare l'intera sezione successiva come la preparazione alla Santa Oblazione, 

dalle litanie fino al Grande Ingresso al Simbolo della Fede (il Credo di Nicea-Costantinopoli). In primo 

luogo, dopo la conclusione delle litanie con quella dei catecumeni, nella Chiesa primitiva i 

catecumeni venivano congedati. I non battezzati non rimanevano per l'Anafora, la Preghiera 

Eucaristica e la Santa Comunione. Il Battesimo è precisamente l'ingresso nel Mistero di Cristo, e la 

sua Chiesa è l'espressione sacramentale della Santa Comunione. Ampiamente ignorata oggi, questa 

pratica normativa primitiva è stata complicata dalla questione degli eterodossi o dei catecumeni 

che vogliono adorare con gli ortodossi a questo punto, ma senza essere in comunione sacramentale 

con gli ortodossi. Questo può essere certamente l'approccio pastoralmente più sensibile ma, 

francamente, è nel migliore dei casi anomalo nella celebrazione contemporanea dell'Eucaristia. Una 

possibile soluzione potrebbe essere quella di rimuovere l'obbligo che gli eterodossi e i catecumeni 

debbano lasciare la chiesa a questo punto o, preferibilmente, riconoscere che la loro presenza 

indichi, in qualche modo, che sono i benvenuti a rimanere nella Chiesa, manifestando la speranza 

che saranno presto battezzati. Qualunque sia la soluzione di questa anomalia, l'obiettivo è 



 

precisamente quello dichiarato da padre Vassilios Papavassiliou: invitare coloro che non sono 

cristiani ortodossi "a venire e vedere come i cristiani ortodossi di tutto il mondo adorano" e a 

sperimentare in prima persona "la profondità con cui questo servizio speciale offre ai suoi 

partecipanti un modo per incontrare Dio".9 

Il Grande Ingresso con i Doni procede dopo le litanie. Ciò si realizza con grande solennità e fa sì 

che alcuni si chiedano perché sia così, poiché il pane e il vino non sono ancora il Corpo e il Sangue 

di Cristo. Gli ortodossi, tuttavia, non hanno un concetto esattamente lineare del tempo. Come il 

popolo di Dio nell'Antica Alleanza, rendiamo grazie a Dio per il futuro che è già presente per noi e, 

in effetti, anche per il passato. Molti hanno familiarità con il concetto giudaico-cristiano di 

"anamnesi", o attualizzazione nel momento presente, dalla Pasqua stessa alla Seconda Venuta. 

Come i riti liturgici ribadiscono continuamente, soprattutto durante le Grandi Feste dell'anno 

liturgico, tutto è "ora", poiché il Regno interseca ogni singola coordinata nel continuum spazio-

temporale. Più tardi, nell'Anafora, l'intera dispensazione della salvezza sarà resa presente. Qui, nel 

Grande Ingresso, questa rivelazione è anticipata e venerata. 

Anche il Credo fa parte della preparazione all'Oblazione, anche se non è stato introdotto nella 

Liturgia se non un po' tardi. Il motivo è chiaro già dalla prefazione: "Amiamoci gli uni gli altri, affinché 

possiamo confessare con un solo animo... ". La confessione di fede è inseparabile dalla festa 

dell'amore. Il cristianesimo non può mai essere trasformato in una speculazione astratta o in una 

posizione ideologica senza fare un grave danno alla sua vera identità. Diciamo la Verità nell’amore. 

Naturalmente, quando questi preparativi sono conclusi, può iniziare la Festa dell'Amore; e, 

naturalmente, la nota caratteristica è il ringraziamento - l'etimologia e la prassi dell'Eucaristia. La 

parola greca eucharistia significa "rendimento di grazie".10 Gli antichi riti eucaristici sono presenti in 

queste preghiere dell'anafora, sia nei riti composti che in quelli propri dell'uso del vescovo nella sua 

chiesa locale, mantenendo una continuità con la prassi apostolica e un'universalità in accordo con 

le altre chiese attraverso i loro vescovi. San Paolo lo chiarisce nella prefazione al suo breve estratto 

della Liturgia. Egli sottolinea di trasmettere ciò che egli stesso ha ricevuto.  

 
9 Padre Vassilios Papavassiliou, Viaggio verso il Regno: uno sguardo dall'interno alla liturgia e alle credenze della Chiesa 
ortodossa orientale (Brewster, MA: Paraclete Press, 2012), p. 3. I 20 capitoli di questo libro prendono in considerazione 
le diverse sezioni della Liturgia Eucaristica Servizio. Per ulteriori riflessioni sulle diverse parti dell'Eucaristia, vedi anche 
A Monk of the Eastern Church [Padre Lev Gillet], Serve the Lord with Liedness: Basic Reflections on the Eucharist and the 
Priest, Our Life in the Liturgy (Crestwood, NY: St. Vladimir's Seminary Press, 1990). Tradotto dall'edizione francese del 
1962 da Padre John Breck. 
10 Vedi John Anthony McGuckin, "Eucharist" in The Westminster Handbook to Patristic Theology (Londra: Westminster 
John Knox Press, 2004), pp. 126-127 che fornisce una sintetica teologia dell'Eucaristia e commenta gli scritti dei Padri 
della Chiesa. 



 

“Io, infatti, ho ricevuto dal Signore quello che a mia volta vi ho trasmesso: il Signore Gesù, nella 

notte in cui veniva tradito, prese del pane e, dopo aver reso grazie, lo spezzò e disse: "Questo 

è il mio corpo, che è per voi; fate questo in memoria di me". Allo stesso modo, dopo aver 

cenato, prese anche il calice, dicendo: "Questo calice è la nuova alleanza nel mio sangue; fate 

questo, ogni volta che ne bevete, in memoria di me". Ogni volta, infatti, che mangiate questo 

pane e bevete al calice, voi annunciate la morte del Signore, finché egli venga.” (1 Corinti 

11:23-26) 

Mentre la Liturgia si muove attraverso il ringraziamento, notiamo come i Santi Doni stessi diventino 

il luogo dell'opera redentrice di Dio in Cristo e dell'opera rigeneratrice dello Spirito Santo. Questo è 

presentato classicamente nelle parole dell'istituzione usate da Cristo nell'Ultima Cena e 

nell'invocazione dello Spirito Santo (l'epiklesis), in modo significativo sia sul Popolo che sui Doni. Qui 

è chiaramente previsto che i Santi Misteri conferiranno santità ai credenti quando riceveranno e 

risponderanno fedelmente a Cristo e allo Spirito Santo, entrambi offerti senza tempo dal Padre. Tale 

fede da parte dei credenti non è necessaria per la trasformazione eucaristica in sé, ma piuttosto per 

la sua azione trasformativa nella e attraverso la vita dei credenti stessi. L'ambito in cui avviene 

questa crescita personale nella santità è sempre la Chiesa, per questo i Santi con la Theotokos sono 

sempre venerati prima di ricevere la Santa Comunione. È il Padre Nostro che annuncia 

immediatamente lo spezzare del Corpo, il Pane del Cielo, e la sua ricezione insieme al Sangue di 

Cristo da parte dei fedeli. Tutte le numerose preghiere di ringraziamento che seguono la Santa 

Comunione aiutano la comunità a scendere dalle altezze trasfiguranti della comunione eucaristica 

per essere il Corpo di Cristo nel mondo, indicando che, così come i fedeli hanno ricevuto il Corpo di 

Cristo dal cielo, l'importanza di quel Corpo per il mondo non è stata dimenticata. Questa ascesa al 

Regno che irrompe, il Regno che ha fatto irruzione nelle nostre vite, è seguita mediante la 

dispersione apostolica di questo lievito nel mondo e poi la sua ri-raccolta nella Chiesa. Le parole 

dell'antica speranza espresse nella Didachè rimangono vere oggi: 

Come questo pane spezzato fu sparso sui colli, si radunò e divenne una cosa sola, così la tua 

chiesa sia radunata dai confini della terra nel tuo regno. Per te è la gloria e la potenza per 

mezzo di Gesù Cristo per sempre.11 

Questa è l'Eucaristia – la Divina Liturgia – e si trova sia nel cuore della Chiesa sia nelle energie di Dio 

nel mondo. Nell'Eucaristia, i cristiani sono trasformati dalla potenza dello Spirito nel loro vero io 

nell'amore di Dio per tutti, perché veramente..."Egli è un Dio buono che ama l'umanità”.

 
11 La Didachè, 9.4: a http://www.paracletepress.com/didache.html 



 

Omiletica 

13b: Contesto: Personale, Sociale e Spirituale 

Riassunto 

La lezione di "Omiletica" esplora il triplice contesto in cui si svolge la predicazione. Evidenzia la 

necessità per i predicatori di impegnarsi profondamente con la propria vita personale, riconoscendo 

la necessità dell'autoesame, dell'umiltà e dell'accettazione, attingendo anche a tradizioni spirituali 

come il Salmo 50 (51) e gli insegnamenti di San Gregorio Magno. La dimensione sociale è affrontata 

attraverso l'appello alla consapevolezza degli altri, sottolineando la riconciliazione, l'empatia e la 

comunicazione, attingendo a intuizioni teologiche e riflessioni sulla connessione umana. Nel 

complesso, la sezione sostiene che l'omiletica efficace richiede un equilibrio armonioso tra integrità 

personale, comprensione sociale e profondità spirituale per trasmettere fedelmente la Parola di Dio 

agli altri. 

 

La predicazione si svolge all'interno di tre contesti molto diversi: personale, sociale e spirituale. 

È essenziale che un predicatore si immerga in ciascuno di questi contesti, e poi impari a riunire 

queste prospettive in un'omelia che porti la Parola di Dio agli altri. 

 

La predicazione: la dimensione personale 

Quando il sacerdote o il diacono incensano la chiesa prima del Grande Ingresso della Divina 

Liturgia, così come durante le funzioni del Mattutino (Orthros), della Terza Ora e di Compieta, 

recitano in silenzio l'intero Salmo 50 (51) che contiene le parole del versetto 6: "Ecco, tu vuoi la 

verità nell'essere interiore; insegnami dunque la sapienza nel mio cuore segreto".12 La parola ebraica 

tradotta "essere interiore" è tūhôt che denota "la residenza della verità o fedeltà".13 Per ottenere tale 

verità nell'intimo del proprio essere è necessario un processo di purificazione in cui la persona — 

maschio o femmina, sacerdote o laico — è piena «di gioia e di letizia» e in cui «le ossa che tu hai 

 
12 La traduzione è tratta dal bellissimo Libro di preghiere in conformità con la tradizione della Chiesa ortodossa orientale, 
Rev, 2a ed. (Victoria, Canada: St. Arseny Press, 2011), p. 5, che include quasi 100 pagine di citazioni dei Santi Padri sulla 
preghiera. Disponibile presso la Chiesa ortodossa di Tutti i Santi dell'Alaska, www.allsaintsofalaska.ca . Alcune traduzioni 
della Bibbia riportano questo versetto come v. 8. 
13 R. Laid Harris, Gleason L. Archer, Jr. & Bruce K. Waltke (a cura di), Theological Wordbook of the Old Testament 
(Chicago: Moody Press, 1980), vol. 1, p. 347/802. 



 

spezzato gioiscono» (v. 7-8). Conosciamo meglio le parole del v. 10: "Crea in me, o Dio, un cuore 

puro, e rinnova in me uno spirito saldo". Tuttavia, tale esperienza di "cuore puro" e "spirito saldo" 

è spesso preceduta dalla rottura e dalla guarigione delle ossa. I predicatori devono essere disposti 

a sperimentare quella rottura dei propri supporti strutturali iniziali e delle idee per ogni sermone. 

Come Giacobbe che lottò con Dio stesso per ottenere una benedizione (Genesi 32:24-32), i 

predicatori che adorano e predicano "in spirito e verità" (Giovanni 4:24) spesso si trovano zoppicanti 

a causa dell'incontro delle loro idee con quelle del Signore. 

La dimensione personale della nostra vita può essere inquietantemente disordinata, a volte 

disturbante per noi e a volte disturbante per gli altri. Mentre ci muoviamo attraverso le varie fasi 

della vita, accumuliamo un bagaglio, qualunque termine venga usato per descrivere quel bagaglio: 

peccato, inadeguatezza, fallimento. Da bambini dobbiamo imparare a fidarci degli altri; e se non 

sperimentiamo la fiducia in tenera età, in una fase successiva della nostra vita possiamo ancora 

imparare a fidarci degli altri. Erik Erickson ha utilizzato una narrazione psicologica che si conclude 

nella vecchiaia (dopo i 65 anni) con la battaglia tra integrità e disperazione.14 Per ottenere l'integrità 

personale è necessario sia il rispetto per la sapienza passata, sia "l'accettazione del proprio e unico 

ciclo di vita e delle persone che vi hanno avuto un significato . . . liberi dal desiderio di essere diversi, 

e dall'accettazione del fatto che la propria vita è una propria responsabilità".15 I cristiani chiamano 

giustamente questa prontezza ad accettare gli altri come perdono. Inoltre, abbiamo anche bisogno 

di accettarci come siamo, anche se cerchiamo di cambiare attraverso la grazia di Dio. I predicatori 

che non hanno ancora riconosciuto che la loro vita è una loro responsabilità proietteranno la loro 

visione limitata di sé stessi su una comunità che non imparerà mai che ognuno di noi è solo davanti 

a Dio. 

Nel considerare la dimensione personale della predicazione, un ultimo avvertimento è 

necessario. Nel Libro della Regola Pastorale, San Gregorio Magno dedica l'ultimo capitolo al tema 

"Che il predicatore, dopo aver fatto tutto ciò che è richiesto, ritorni a sé stesso in modo da non 

inorgoglirsi della sua vita o della sua predicazione".16 Le sue intuizioni del VI secolo rimangono 

altrettanto importanti oggi: 

 
14 Erik Erickson, Il ciclo di vita completato (New York: W. W. Norton, 1982), pp. 32-33. Le idee contenute in questo 
paragrafo sono state ulteriormente sviluppate in un quadro cristiano da Matthew Linn, Sheila Fabricant [Linn] e Dennis 
Linn in Healing the Eight Stages of Life (New York: Paulist Press, 1988), in particolare p. 23ff. 
15 Erik, Erickson, "Identità e ciclo di vita", Psychological Issues, 1:1 (1959), 98. Citato da Linn, Fabricant & Linn, p. 204. 
16 San Gregorio Magno, Il libro della regola pastorale, tradotto con un'introduzione di George E. Demacopoulos 
(Crestwood, NY: St. Vladimir's Seminary Press, 2007), p. 209. 



 

Poiché accade spesso che quando un sermone viene pronunciato in conformità con un alto 

standard, l'anima di chi parla è gonfiata dalle gioie nascoste dell'autoesaltazione, quindi è 

necessario che si presti molta attenzione affinché possa sentire il pungiglione di una coscienza 

timorosa. Altrimenti, colui che è in grado di riportare gli altri alla salute ignorerà sé stesso e 

svilupperà il gonfiore dell'orgoglio. Non abbandoni sé stesso aiutando gli altri e non inciampi 

mentre permette agli altri di rialzarsi.17 

Come San Gregorio anche noi possiamo essere "sballottati avanti e indietro dalle onde del peccato" 

o dalla possibilità del peccato. Pertanto, anche noi dobbiamo rivolgerci agli altri "nel naufragio di 

questa vita" e dire ai fratelli cristiani le stesse umili parole con cui san Gregorio chiude il Libro della 

Regola pastorale: "Ti prego di sostenermi con la tavola delle tue preghiere, affinché le tue mani 

piene di merito mi sollevino, poiché il mio peso mi fa affondare".18 

 

La predicazione: la dimensione sociale 

Il comando senza soluzione di continuità di Gesù Cristo nei Vangeli di predicare (Marco 16:15), 

insegnare, battezzare e "fare discepoli tutti i popoli " (Matteo 28:19-20) richiede non solo una 

notevole consapevolezza personale di sé, ma anche la consapevolezza degli altri. Nel mezzo 

dell'essenziale guarigione personale nelle varie fasi della nostra vita, dobbiamo anche cercare la 

"riconciliazione con Dio", che è "una precondizione necessaria per la riconciliazione con ogni 

'altro'".19 In quello che è stato definito "un modello completo per l'intera teologia cristiana", il 

metropolita John Zizioulas ha sottolineato in Comunione e alterità come "la paura dell'altro non è 

in realtà altro che la paura del diverso; tutti noi vogliamo in qualche modo proiettare nell'altro il 

modello di noi stessi...".20 Perciò, quali che siano i nostri punti di forza e di debolezza, ogni 

predicatore deve tendere la mano per comunicare agli altri. Come ha riflettuto la filosofa cattolica 

Simone Weil, "ogni separazione [tra gli esseri umani] è un legame", perché proprio come "due 

prigionieri in celle adiacenti imparano, in un periodo di tempo molto lungo, a parlare l'uno con l'altro 

battendo sul muro",21 anche i predicatori devono imparare a battere e ad ascoltare, mentre cercano 

 
17 S. Gregorio Magno, Il libro della regola pastorale, p. 209. 
18 S. Gregorio Magno, Il libro della regola pastorale, p. 212. 
19 Metropolita John D. Zizioulas, Comunione e alterità: ulteriori studi sulla personalità e la Chiesa, a cura di Paul 
McPartlan (New York: T & T Clark, 2006), p. 2. 
20 Comunione e alterità, p. 2. La citazione sul significato di questo libro è dell'ex arcivescovo di Canterbury, Rowan 
Williams nella Prefazione, p. xi. 
21 Simone Weil, citato da Stephen Grosz, The Examination Life: How We Lose and Find Yourself (Londra: Vintage/Random 
Hall, 2014, p. xii. 



 

di avvicinare sé stessi e le loro congregazioni nell'amicizia con Dio e tra di loro. 

Il comando che San Paolo diede a San Timoteo di predicare la Parola si applica a tutti i 

predicatori quando riflettono su quale messaggio trasmettere, come trasmetterlo e come adattare 

al meglio quel messaggio ai loro ascoltatori: 

Ti scongiuro davanti a Dio e a Cristo Gesù, che verrà a giudicare i vivi e i morti, per la sua 

manifestazione e il suo regno: annuncia la Parola, insisti al momento opportuno e non 

opportuno, ammonisci, rimprovera, esorta con ogni magnanimità e insegnamento (2 Timoteo 

4:1-2). 

Le due parole greche che sono tradotte come "predicare" nel Nuovo Testamento sono evangelizō 

che significa "annunciare la buona novella" e kēryssō che significa "proclamare, annunciare 

pubblicamente".22 Poiché questa buona notizia è proclamata pubblicamente nella Bibbia, è 

importante che ciascuno di noi predicatori 'tocchi e ascolti' quella Parola, proprio come cerchiamo 

di comunicare ad altri. 

In tempi diversi e culture diverse, il modo di comunicare quella Parola potrebbe differire dalle 

pratiche della Chiesa primitiva. Tuttavia, tutti i predicatori dovrebbero essere consapevoli che: 

i migliori esempi di predicazione da parte dei primi Apostoli si trovano nei sermoni registrati 

negli Atti, in particolare due di Pietro (Atti 2:14-41; 3:11-26) e due di Paolo (Atti 13:16-43; 

17:22-31). Gli elementi comuni in questi sermoni rivelano verità fondamentali che sono state 

predicate quando i credenti all'inizio della Chiesa si sono messi a evangelizzare il mondo: Gesù, 

la persona storica, è stato crocifisso e risorto in conformità con le Scritture. Egli, il Messia 

promesso, deve essere ricevuto per fede con pentimento.23 

Sebbene il significato che Gesù è il Messia, il Cristo, l'Unto, sia comunicato chiaramente sia da San 

Pietro che da San Paolo, il contenuto preciso di ogni sermone dipende dal fatto che il predicatore 

stia parlando solo agli ebrei, come nei primi due sermoni di San Pietro, o sia agli ebrei sia ai gentili, 

come nel primo sermone di San Paolo, o solo agli "Uomini di Atene", come nel secondo sermone di 

San Paolo. 

Quando il predicatore si protende per comunicare la Parola agli altri, la comunità ha la 

responsabilità di tendere la mano al predicatore e di riflettere se la Parola che viene predicata parla 

loro. C'è qui una responsabilità reciproca in cui la dimensione sociale della predicazione è 

fondamentale. Una storia rabbinica merita riflessione: 

 
22 Lawrence O. Richards, Dizionario espositivo delle parole bibliche (Grand Rapids, MI: Marshall Pickering, 1985), p. 501. 
23 Richards, Dizionario espositivo delle parole della Bibbia, p. 501. 



 

Prima del tempo, quando il mondo era giovane, due fratelli condividevano un campo e un 

mulino, dividendo ogni notte equamente il grano che avevano macinato durante il giorno. Un 

fratello viveva da solo; l'altro aveva una moglie e una famiglia numerosa. Ora il fratello single 

pensò un giorno tra sé e sé: 'non è proprio giusto dividere il grano in modo uniforme. Ho solo 

me stesso da curare, ma mio fratello ha dei figli da sfamare". Così ogni notte portava 

segretamente un po' del suo grano al granaio di suo fratello perché non ne rimanesse mai 

senza. 

Ma un giorno il fratello sposato disse a se stesso: "Non è proprio giusto dividere il grano in 

modo uniforme, perché ho dei figli che mi accudiranno nella vecchiaia, ma mio fratello non ha 

nessuno. Che cosa farà quando sarà vecchio?" Così ogni notte portava segretamente un po' 

del suo grano nel granaio di suo fratello. Di conseguenza, entrambi si ritrovavano sempre 

misteriosamente riforniti ogni mattina con la loro scorta di grano. 

Poi una notte si sono incontrati a metà strada tra le loro due case, improvvisamente si sono 

resi conto di quello che stava succedendo e si sono abbracciati con amore. La storia narra che 

Dio assistette al loro incontro e proclamò: 'questo è un luogo santo, un luogo d'amore, ed è 

qui che il mio tempio sarà costruito'. E così è stato. Il luogo santo dove Dio si fa conoscere al 

suo popolo è il luogo in cui l'essere umano si scopre nell'amore.24 

Così possa essere sempre nel rapporto tra un predicatore competente e una comunità in ricerca. 

 

La predicazione: la dimensione spirituale 

Considerando le dimensioni personali e sociali della predicazione, sarà chiaro che ogni 

predicatore deve cercare di essere tutt'uno con Dio e con lo scopo di Dio per la propria vita. 

Imparare a predicare bene è una ricerca che dura tutta la vita e che richiede uno studio diligente 

(specialmente della Bibbia e dei Padri della Chiesa e della vita dei santi), la preghiera (sia personale 

che comunitaria) e una ricerca genuina della volontà di Dio. 

Una risorsa ortodossa di immenso aiuto, facilmente consultabile da chiunque abbia una 

connessione internet, è il sito web dell'Istituto dei Predicatori all'indirizzo: 

www.preachersinstitute.com presso il quale è disponibile il libro di Umberto dei Romani, Sulla 

formazione dei predicatori.25 La predicazione non è "un'opzione morbida", né un percorso pronto 

 
24 Belden C. Lane, "Storie rabbiniche", come riportato in Matthew Linn, Sheila Fabricant [Linn] e Dennis Linn, Healing 
the Eight Stages of Life, pp.179-180. 
25 Come sottolinea padre John Peck, direttore dell'Istituto dei Predicatori, questo testo dell'omiletica bizantina è 



 

per l'accrescimento personale, come sarà evidente dai consigli su "come si dovrebbe iniziare questo 

ufficio" di predicazione dati in Sulla formazione dei predicatori: 

Ci sono alcuni che vogliono essere predicatori prima di essersi completamente liberati 

dei loro difetti, e rivendicano il diritto riferendosi a Isaia che disse al Signore: 'Eccomi, 

eccomi. Chiamami' (Isaia 6:8). Non osservano che il Profeta era stato, prima di tutto, 

purificato. "Colui che chiese di essere inviato così", ci dice san Gregorio, "aveva 

precedentemente sentito l'angelo purificare le sue labbra con un carbone ardente 

preso dall'altare, in modo che nessuno osasse rivendicare in seguito il diritto di 

entrare nel santo ministero prima di essere stato degnamente purificato. 

Alcuni, per quanto purificati, non hanno ancora ricevuto tutti i doni 

soprannaturali indispensabili per poterli distribuire agli altri: "ci sono alcuni", dice San 

Bernardo, "che mostrano un tale ardore nel comunicare agli altri i benefici spirituali, 

che ritengono di dover dispensare questi benefici prima di possederli. Se si desidera 

agire con discernimento, abbiate cura di diventare un serbatoio prima di diventare 

un canale; perché il secondo ha la funzione di ricevere e diffondere, mentre il primo 

attende di essere riempito prima di scaricare una sovrabbondanza.26 

Cerchiamo tutti di essere serbatoi dello Spirito Santo prima di cercare di predicare agli altri come 

canali della Parola. 

 

 
"completamente in linea con l'opera di San Giovanni Crisostomo, "Sul sacerdozio", e di "Sulla regola pastorale" di San 
Gregorio Magno, p. 7. 
26 Sulla formazione dei predicatori, Capitolo 3, "Come si dovrebbe iniziare questo ufficio", pp. 76-77. 


